WAHRHEIT UND RECHT
Zum Erbe Dietrich Bonhoeffers
Martin Stohr

|

Wer ist Dietrich Bonhoeffer? Seine Mutter ist Lehrerin, der Vater Neurologe,
zuerst Professor in Breslau, wo Dietrich Bonhoeffer als sechstes von acht
Geschwistern am 4. 2. 1906 geboren wird. Ab 1912 lebt die Familie in Berlin.
Es ist eine musisch aufgeschlossene Familie, politisch wach, angesiedelt
zwischen der liberalen ,,Vossischen Zeitung® und dem sozialdemokratischen
,Vorwirts“. Seit 1930 ist sie sicher: ,,Hitler wéihlen bedeutet Krieg!“. Gepragt
wird sie stark durch die Natur und Rechtswissenschaften, die in der
Verwandtschaft wie in der Nachbarschaft Ausbildungs- und Berufsginge in
diskussionsfreudigen Runden bestimmen.’

Dietrich Bonhoeffer studiert von 1923 bis 1927 Evangelische Theologie in
Tiibingen, Rom und Berlin, promoviert mit 21 Jahren {liber das Verstdndnis von
Kirche in soziologischer und theologischer Sicht (Sanctorum Communio). Eine
Schliisselthese dieser Arbeit versteht die christliche Gemeinde als eine irdische
Existenzform von Jesus Christus (;, Christus als Gemeinde existierend ). So
kiimmerlich die Kirche auch ist, sie verkdrpert im wahrsten Sinne Jesus
Christus. Sie gibt ihm Realitdt und Gestalt im Diesseits. In einer anderen
Lebensform sind ,,die Miihseligen und Beladenen* auf dieser Erde der Christus,
in denen er sich finden lasst. ,,Tu deinen Mund auf fiir die Stummen!* — dieses
Bibelwort (aus den Spriichen Salomons 31,8) wird zum Lebensmotto
Bonhoeffers. Beide Aspekte seines Kirchenverstindnisses lenken seinen duflerst
kritischen Blick auf die Wirklichkeit, gerade auch der ,,stumm Gemachten* und
erwarten ein verantwortliches Handeln, das der anderen Wirklichkeit, der
Christus-Existenz gerecht zu werden versucht.

II

1930 habilitiert Bonhoeffer sich (4kt und Sein), geht aber erst noch einmal
(1930/31) fiir ein Studienjahr nach New York an das ,,Union Theological
Seminary*. Hier hat er zwei entscheidende Begegnungen: Einmal mit dem aus
der franzdsischen Hugenotten-Tradition stammenden Mitstudenten Jean
Lasserre, dessen Pazifismus in einer ernst genommenen Bergpredigt wurzelt.
Zum anderen schlieffit er Freundschaft mit Frank Fisher, einem schwarzen
Baptistenpfarrer in Harlem, in dessen Gemeinde er mitarbeitet: Dort lernt er die
ganze Schirfe der sog ,,Rassenfrage® kennen — eine Frage, die nach einem Wort
M. L. Kings immer das Problem der Mehrheitsgesellschaft ist: ,,The Negro-
Question is the Problem of the Whites, of the Majority*. Niemoéller nennt 1933
die sog Judenfrage eine ,,Arierfrage*. Die zum Problem definierte Minderheit ist
in Wahrheit das Problem der sich oft normativ verstehenden und machtvollen
Mehrheitsgesellschatft.



Nach seiner Riickkehr aus den USA, die thm viele internationale/6kumenische
Kontakte einbringt, nimmt er seine Arbeit an der Berliner Universitit auf. Die in
den USA und Europa geschlossenen okumenischen Kontakte werden fiir seine
spitere konspirative Arbeit wertvoll. In Cambridge wird er im selben Jahr 1931
zum Jugendsekretir des Internationalen Versohnungsbundes (1914 am Tag des
Kriegsanfangs gegriindet!) gewdéhlt. Diese okumenische Initiative christlicher
Friedensarbeit wendet sich gegen jede Theorie eines gerechten Krieges und
verlangt Kriegsdienstverweigerung. Zu ihren Vorsitzenden gehoren Albert
Luthuli (ANC-Griinder) und spéter Martin Luther King, aber als Mitglieder auch
die als Kriegsdienstverweigerer in Deutschland 1940 bzw 1944 hingerichteten
Hermann Stohr und Max Joseph Metzger.

Als Privatdozent ist er zu Vorlesungen bzw. Seminaren verpflichtet, eine Stelle
ist damit nicht verbunden. Seine Kirchenleitung ordiniert Bonhoeffer zum
Pfarrer in einer Kirchengemeinde im Wedding, er richtet eine ,,Jugendstube* fiir
arbeitslose Jugendliche ein, wird nebenamtlicher Studentenpfarrer an der TH
Berlin. Dies bleibt allerdings erfolglos; die Studentenschaft war schon vor 1933
— wie an den meisten Universitdten - mehrheitlich nationalsozialistisch. Er stof3t
auf die Abwehr einer stark rechts orientierten akademischen Jugend.

11}
Ein erster und letzter Rundfunkvortrag des jungen Pfarrers endet damit, dass
man ihm im Februar 1933 das Mikrophon ausschaltet, als er davor warnt, dass
aus dem Fiihrer der ,,Verfiihrer werden kann. Dann habe jede Gefolgschaft
aufzuhoren. Die Abschaltung ist ein frither Beleg dafiir, wie rasch die Medien
sich hatten gleichschalten lassen. Bonhoeffer bleibt bei seiner Kritik an der
Kirche, die sich zwar gern auf Luthers unbeugsames Gewissen beruft , Hier
stehe ich, ich kann nicht anders!* und gleichzeitig in ihrer Mehrheit
opportunistisch beweist: ,,Wir konnen auch anders!*
Die Bewidhrung seines Weges kommt mit dem Jahr 1933. Das
Ermachtigungsgesetz, der staatlich angeordnete Boykott jiidischer Geschifte
sowie das Berufsverbot fiir Juden im 6ffentlichen Dienst verlangen eine klare
Position. Er tragt sie schon im April 1933 vor. Der Vortrag ,,Die Kirche vor der
Judenfrage*" formuliert drei Handlungsanweisungen fiir eine ihrer Aufgaben
bewusste Kirche:
1. Die Kirche hat den Staat nach der ,,.Legitimitit seines Handelns zu fragen.
Nicht alles was er tut, ist legitim — gemessen an den biblischen Hauptworten
Recht und Gerechtigkeit. ,,Legal* ist fast alles, was der NS-Staat tut, dazu
produziert er bis 1945 ca. 2000 Gesetze und Erlasse. Eine servile
Rechtswissenschaft und —praxis steht — nach Ausschaltung der Opposition -
Partei und Staat zur Verfligung.
2. Die Kirche hat nicht nur fiir die Opfer aus den eigenen Reihen einzutreten,
sondern fiir alle Opfer staatlicher Gewalt. Diese Position unterscheidet ihn
damals von M. Niemoller. Dieser beschrinkt seine ,,contra-antisemitische®
Aktion im Wesentlichen auf die sog. ,,Nichtarier* unter den Kirchenmitgliedern.



Allerdings darf nicht iibersehen werden, dass jeder noch so beschrinkte
Widerstand ebenso politisch wie exemplarisch wirkt und verstanden wird. Der
frith total gewordene Staat verfolgt jeden Nonkonformismus — wenn seine
zivilcouragierten Vertreterlnnen allein bleiben. Aber es gibt in allen
Berufsgruppen und Institutionen zu wenig Menschen, die ein solches
,exemplarisches Lernen® im eigenen Berufsfeld riskieren. Anpassung, damals
offiziell Gleichschaltung genannt, ist bekommlicher.

3. Damit nicht immer neue Opfer entstehen, ist ,,dem Rad in die Speichen zu
fallen®. Damit greift Bonhoeffer (librigens spiter noch haufiger) das Bild vom
rasenden Fahrer auf, den man nur mit Gewalt vom Steuer wegreilen muss,
damit er die Mitreisenden nicht in die Katastrophe steuert. Es ist ein Bild, das
z.B. der Herborner Theologe und Jurist Johann Althusius (1612 natiirlich im
Bild von Schiff, Kapitin und Steuerrad) benutzt, um den Tyrannenmord
christlich zu legitimieren.” Die Frage wird im Kreisauer Kreis wie in anderen
Widerstandsgruppen heifl und kontrovers diskutiert werden.

Das Kriterium fiir ein solches christliches Eingreifen liefert das Recht: Gibt es
eine Gruppe, die durch Ordnung und Recht so eingeschniirt ist, dass ihr die Luft
zum Leben ausgeht, oder ist sie so rechtlos, dass sie vogelfrei ist, dann ist dieses
christliche Handeln geboten. D. Bonhoeffer ist iiber seinen Schwager Gerhard
Leibholz mit dem Gedankengut von Gustav Radbruch vertraut, der — als
religioser Sozialist — ,ein {bergesetzliches Recht, also Werte wie
Gerechtigkeit, Rechtssicherheit und ZweckmaBigkeit vertritt."

Damit das nicht zu abstrakt klingt, seien die wegweisenden Werte mit
Bonhoeffers eigenen Worten aus der von ihm aufmerksam und kritisch
wahrgenommenen Wirklichkeit zitiert: ,,Es bleibt ein Erlebnis von
unvergleichlichem Wert, dass wir die groBlen Ereignisse der Weltgeschichte
einmal von unten, aus der Perspektive der Ausgeschalteten, der Beargwohnten,
Schlechtbehandelten, Machtlosen, Unterdriickten und Verhohnten, kurz der
Leidenden sehen gelernt haben. “ So schreibt er an seine Freunde und Familie
1943, als er zehn Jahre NS-Regime bilanziert.” Diese knappen Seiten, kurz vor
seiner Verhaftung geschrieben, sind eine glinzende Analyse der Zeit durch
einen Menschen, der die Zeit nicht passiv als Schicksal, als Zu- oder
Wegschauer hinnehmen kann. Daran hindert ithn die Wirklichkeit der Leidenden
wie die Wirklichkeit des Christus.

Er fragt sich — um nur einige Gedanken aus diesem sehr dichten Text zu nennen
— warum ,die Vernlinftigen“ versagen. Vernunft, Pflichtbewusstsein,
Prinzipienethik, Gewissen und Freiheit, Tugenden oder Werte also, lassen sich
missbrauchen. Er fragt, was es bedeutet, dass ,,Dummbheit* keine intellektuelles
Defizit ist, sondern ein moralisches. So viele kluge Leute sind Aktivisten und
Mitlaufer einer bosen Macht in Deutschland. ,,Die Macht der einen braucht die
Dummheit der anderen!* Warum gibt es in Deutschland so viel Tapferkeit und
so wenig Civilcourage? ,,Die letzte, verantwortliche Frage ist nicht, wie ich
mich heroisch aus der Affare ziehe, sondern wie eine kommende Generation
weiterleben soll.«"



10Y

Die Einsicht in die Irrwege der Kirche und seines Volkes ist bei thm frith da. Er
formuliert sie 1941 in einem Schuldbekenntnis seiner eigenen Kirche, in dem es
heifdt, ,,Die Kirche war stumm, wo sie hitte schreien miissen, weil das Blut der
Unschuldigen zum Himmel schrie...Die Kirche bekennt, die willkiirliche
Anwendung brutaler Gewalt, das leibliche und seelische Leiden unzéhliger
Unschuldiger, Unterdriickung, Hass, Mord, gesehen zu haben, ohne ihre Stimme
zu erheben...Sie ist schuldig geworden am Leben der schwichsten und
wehrlosesten Briider Jesu Christi.*"" Ich zitiere dieses Wort, weil es den
konkreten Grund fiir den Widerstand nennt: Bedrohung und Vernichtung des
Lebens Unschuldiger. Es geht um die Existenz derer, die keine andere ,,Schuld*
haben als jiidisch geboren zu sein bzw. als jldisch durch staatliche Gesetze
definiert zu sein. Dietrich Bonhoeffer solidarisiert sich mit allen Juden. Sie alle
sind leibliche Geschwister Jesu. Jesus selbst war Jude, seine Geschwister zu
vertreiben bedeutet die Vertreibung Christi aus Europa, schreibt er in seiner
(Fragment gebliebenen) Ethik 1941. Im FEinzelnen des fiir seine Kirche und in
Solidaritdt mit ihrer Schwiche geschriebenen Schuldbekenntnisses geht es um
Willkiir, um die Verursachung von korperlichem und seelischem Leiden, um
unmenschliche Unterdriickung, um Hass und schlieBlich um Mord.

Im Oktober 1941 gelingt die mit seinem Schwager Hans von Dohnanyi geplante
und durchgefiihrte Rettung von 15 Juden iiber die griine Grenze in die Schweiz.
Alle 15 waren mit falschen Pédssen ausgestattet und als Mitarbeiter des Amtes
Canaris (Amt Ausland / Abwehr im Oberkommando der Wehrmacht) angeblich
zur Spionageabwehr ins neutrale Ausland gesandt. In diesem Amt arbeitet seit
1938 auch Bonhoeffer. Er steht zu seiner Entscheidung, den Kriegsdienst zu
verweigern, eine Entscheidung, die seit seinem Studienaufenthalt in den USA,
seit seinen (brieflichen) Kontakten mit Mahatma Gandhi und seit seiner
Auslegung der Bergpredigt vor seinen Studenten und Vikaren (1937 noch unter
dem Titel ,,Nachfolge* erschienen) feststeht. Diese Entscheidung wird in
standiger Priifung der politischen Konzepte und Praxis eines verbrecherischen
Regimes bekriftigt.

In der schon genannten ,Ethik“ findet auch eine Auseinandersetzung mit
Immanuel Kants Pflichtenethik statt. Dessen Regel, dass jeder so handeln soll,
dass ,,die Maxime seines Handelns zum Prinzip einer allgemeingiiltigen
Gesetzgebung werden konnte (I. Kant) wird von Bonhoeffer in Frage gestellt,
dass gerade das biblische Gebot um des Menschen und der Menschlichkeit Jesu
Christi willen nicht ,,Prinzip®, nicht ,,Allgemeingiiltigkeit™ sei. Es miisste im
konkreten Fall, dass z.B. im Hause I. Kants ein Jude verborgen sei, von Kant
gelogen werden, um den dort versteckten Freund zu retten. Dieselbe Frage
handelt er in dem Aufsatz ab ,,Was heiBit die Wahrheit sagen?*. In seinem
Beispiel liigt der Lehrer, der den Schiiler fragt, ob sein Vater gestern wieder
betrunken gewesen sei, obwohl der Vater tatsdchlich betrunken war. Das Kind
verneint, ethisch legitim in diesem Fall, weil seine Intimsphdre und die der
Familie nicht so verletzt werden diirfe. Die Liige liegt in der Frage, nicht in der



Antwort. Die Beispiele Bonhoeffers machen klar, dass es ,,Regelverstofie*
geben darf, die die Gebote zur Wahrheit oder das Verbot des Totens nicht auller
Kraft setzen, aber unter Schuldiibernahme Menschenleben und Menschenwiirde
retten mussen.

\%
Sein Freund und Vorgesetzter ist der Potsdamer Pastorensohn General Hans
Oster, ein Konfirmand Martin Niemollers. Dieser weiht thn 1938 in die ersten
Umsturzpline ein. Er wird UK (unabkommlich) gestellt. Er arbeitet als V-Mann
der Abwehr und zugleich als illegaler Mitarbeiter in der Ausbildung der
Bekennenden Kirche. "
Er bekommt Aufenthaltsverbot fiir Berlin. Sein illegales Predigerseminar, seit
dem ersten Verbot 1937, konnte er bis 1940 getarnt in Pfarr- und Gutshiusern
Pommerns fortfiihren. In der Abwehr ist er ein Fachmann fiir breite
internationale Kontakte, die er nutzt, um {iber die Vorgidnge in Deutschland,
konkret iiber Judenverfolgung und Widerstandsbewegung, zu informieren. So
reist er im Mérz 1939 nach England. Im Juni versuchen us-amerikanische
Freunde ihn in die Emigration zu retten. Er fahrt tatsdchlich nach New York,
enttduscht seine Freunde, die einen Lehrstuhl fiir ihn vorgesehen hatten. Kurz
vor Kriegsausbruch kehrt er zuriick. An Reinhold Niebuhr schreibt er: ,,Es war
ein Fehler von mir, nach Amerika zu kommen. Ich muss diese schwierige
Periode unserer nationalen Geschichte mit den Christen in Deutschland
durchleben!* Das Mitleiden mit den Leidenden ist fiir ihn zugleich ein Mitleiden
mit dem in seinen Ebenbildern leidenden Gott oder Christus. Es ist alles andere
als passiv. Immer ist ,,die verantwortliche Tat* die allein glaubwiirdige Sprache
des Glaubens.
Mit dem Justitiar der Bekennenden Kirche, Friedrich Justus Perels, gemeinsam
stellt Bonhoeffer im Oktober 1941 zwei grof3e Berichte liber die in Berlin
begonnenen Massendeportationen zusammen. Einmal waren sie flir jenen Teil
des Militdars bestimmt, das — immer wieder zogerlich und in gespaltenen
Loyalitdten — zum Attentat gedringt werden sollte. Zum anderen macht er die
Informationen auf seinen Reisen 1941 und 1942 den Schweizer Freunden im
Okumenischen Rat der Kirchen bekannt. Bei einer Reise im April 1942 mit
Helmuth James Graf von Moltke nach Norwegen, wo er mit seinem Freund
Bischof Bell von Chichester zusammentrifft, informiert er tber die Genfer
Freunde die Londoner und Washingtoner Regierung. Ahnliche Informationen,
auch iiber den deutschen Widerstand, transportiert er im Juli 1942 mit seinem
Schwager Hans von Dohnanyi in den Vatikan. Die Alliierten haben sich aber auf
eine bedingungslose Kapitulation Deutschlands festgelegt. Sie misstrauen der
Starke und dem Personal des Widerstands.
Bonhoeffer geht seinen Weg vom Pazifisten zum Verschworer in intellektueller
Auseinandersetzung mit den weit verbreiteten Theorien vom ,,gerechten Krieg*
gegen den mainstream in Gesellschaft und Kirche. Und er geht ihn zunehmend
in der Praxis. Schon 1931 spricht er als Jugendsekretir des Internationalen



Versohnungsbundes in Cernohorske Kupele (CSR) auf einer internationalen
Jugendfriedenskonferenz. ,,Es ist nun aber ein heute sehr verbreiteter Irrtum, zu
meinen, die Rechtfertigung des Kampfes sei bereits die Rechtfertigung des
Krieges.“ Ein heutiger Krieg bedeutet die ,,sichere Selbstvernichtung beider
Kéampfender®”...darum muss der heutige Krieg, also der nichste Krieg der
Achtung durch die Kirche verfallen....Wir sollten uns nicht vor dem Wort
Pazifismus scheuen.“™ Kampf ist etwas anderes: Es bedeutet fiir ihn ab 1938 die
Teilnahme an Versuchen, Hitler und damit ein Unrechtsregime zu beseitigen —
auch mit Gewalt.

VI
1934 auf einer &hnlichen Tagung in Didnemark (Fand) verlangt er von den
Christen, sie sollten die Teilnahme am Krieg verweigern. Der deutschen
Regierung mache ein Boykott des Kriegsdienstes durch Millionen Christen ihre
Aggressionspldne zunichte. Ein Konzil aller christlichen Kirchen solle dazu
aufrufen. Bei seiner Reise nach Norwegen 1942 trifft er sich mit Reprisentanten
der Evangelischen Kirche, die die deutschen Besatzer mit passivem Widerstand
massiv behindern.
1934 fragt er in Fano auf einer Jugendtagung: ,,Wie wird Friede? Durch ein
System von politischen Vertragen? Durch Investierung internationalen Kapitals
in den verschiedenen Landern? D.h. durch die Groflbanken, durch das Geld?
Oder gar durch eine allseitige friedliche Aufriistung zum Zweck der
Sicherstellung des Friedens? Die Kriegsfanfare kann morgen geblasen werden —
worauf warten wir noch? Wollen wir selbst mitschuldig werden wie nie zuvor?‘*
Bonhoeffer plddiert in der Zeit deutscher Hochriistung (1934!) und
Arbeitsplatzbeschaffung fiir eine eindeutige Haltung der Christen und Kirche:
Nein! Nicht mitmachen sollen Christen bei Riistung und Kriegsvorbereitung.
Gehor findet er kaum. Gandhi, zu dem er bereits Kontakt gekniipft hat, 14dt ihn
ein, aber seine Arbeit in der illegalen Theologenausbildung ldsst ihm keine Zeit
mehr fiir ein Treffen mit ihm.
Seine Absage an Soldatenausbildung und Kriegsdienst bedeutet nicht, auf den
Kampf gegen das NS-Regime zu verzichten. Die alte christliche Tradition des
Tyrannenmordes wird heftig diskutiert. Den Kreisauer Kreis zerreif3it diese Frage
fast. Bonhoeffers Gewissensentscheidung ist bereit, schuldig zu werden, um
durch die Ermordung eines Morders nicht groere Schuld sich aufzuladen. Bei
einem der misslungenen Attentatsversuche wird seine Haltung praktisch. Im
Januar 1943 wird eine Bombe in Hitlers Flugzeug nach Smolensk geschmuggelt
(Henning von Treskow): Sie wird von Bonhoeffer im Auto seines Vaters zum
Flughafen gefahren, aber sie explodiert nicht.
Im April 1943 wird er verhaftet, zundchst wegen Kriegsdienstverweigerung
(Zersetzung der Wehrkraft). Nach dem Zossener Aktenfund (der vom Amt
Canaris versteckten Widerstandsunterlagen) kommt seine Beteiligung am
Widerstand in der Bekennenden Kirche und im Umfeld des 20. Juli heraus. Uber
Buchenwald wird er im Friihjahr 1945 ins KZ Flossenbiirg gebracht und dort mit



Canaris und Hans Oster gehédngt. Sein Bruder Klaus, Chefsyndikus der
Lufthansa, darum bemiiht, Kontakt zu den Widerstandsgruppen der
Arbeiterschaft, des Militdrs und der Wirtschaft zu halten, wird - wie seine
Schwidger Hans von Dohnanyi, Riidiger Schleicher und der Justitiar der
Bekennenden Kirche Perels - mit anderen zur gleichen Zeit in einem Berliner
Bombenkrater erschossen. Zum Bonhoeffer — Dohnanyi — Kreis gehorten auch
Ernst von Harnack, Sohn des beriihmten Kirchenhistorikers und Griinders der
,Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft”, spiter ,,Max-Planck-Gesellschaft“, und SPD-
Mitglied, ein Verbindungsmann zu Wilhelm Leuschner, die alle im Friihjahr
1945 ermordet wurden.

VII
Thesen fiir eine Diskussion

1.Das Gewissen Martin Niemollers ist gepragt durch einen in der NS-Diktatur
von Militdrcourage (als U-Bootkapitdn) auf Zivilcourage transformierten Mut,
gegeniiber jedem staatlichen oder ideologischen Anspruch frei zu sein,
verantwortlich fiir die unverletzliche und gleiche Wiirde bedrohter Menschen
sowie nonkonformistisch fiir die Freiheit der christlichen Verkiindigung (er
bezeichnet dies spéter als schuldhafte Einschrinkung) einzutreten.

2. Er wird seine Konsequenz aus dem sog ,,Kirchenkampf** derart ziehen, dass
Recht und Freiheit der Einzelnen keiner Macht der Welt geopfert werden diirfen.
,Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen* (Ap.Gesch. 5,29). Dazu
kommt, dass nach einem Vernichtungskrieg (1939 — 45) und angesichts von
Massenvernichtungsmitteln Gewalt und Krieg fiir ihn nach 1945 keine Mittel
der Politik mehr sein konnen. ,,Eine Welt oder keine* — markiert sein ,,globales*
Gewissen, das an den Aufgaben des Friedens und der internationalen
Gerechtigkeit arbeitet.

3. Das Gewissen Dietrich Bonhoeffers ist durch eine Parteinahme geprégt, fiir
Recht und Wahrheit gegen Gewalt und Liige, besonders in der Gestalt von Krieg
und Propaganda einzutreten - zugunsten der Menschen ,unten“, der
,,Leidenden®, der ,,Unterdriickten®. Sein verantwortliches Handeln schlief3t seine
Bereitschaft zur Schuldiibernahme, z.B. zum Liigen oder zum Tyrannenmord,
ein. Das bearbeitet er in kritischer Auseinandersetzung mit der Kant’schen
Ethik. Die biblische Wahrheit verlangt aber auch, die Schuld klar zu benennen
und zu bekennen.

4. Niemoller wie Bonhoeffer gewinnen ihre Freiheit zum widerstindigen
Denken und Handeln in der Riickbeziehung auf eine einzige Instanz, die als der
biblische Gott oder Christus alle anderen Autorititen mitsamt ihren totalen
Anspriichen relativiert. Thomas Mann verdffentlicht in den USA Niemdllers
Predigten (vor der Verhaftung) und sieht seinen Freimut in der Haltung
begriindet ,,God is my Fuehrer®.



5. Beide lehnen Gleichgiiltigkeit oder Neutralitit gegeniiber staatlichen
Malinahmen ab.

6. Beide beginnen ihre Verantwortung offentlich wahrzunehmen im direkten
beruflichen Umfeld der christlichen Gemeinde, der Universitit sowie des
Freundes- und Familienkreises. Beide bauen mit Gleichgesinnten eigene
Widerstandsstrukturen auf (Bekennende Kirche, Spionageabwehr), um ihre
Institutionen auch strukturell zum Widerstand herauszufordern.

7. Was sie zundchst innerkirchlich tun, wird von der gegnerischen Seite zu
Recht als politischer Widerstand empfunden und als solcher auch bestraft
(Niemoller hat bei seiner Verhaftung 1937 schon 40 Strafverfahren am Hals),
weil Staat und Parteien keine Sektoren auBlerhalb ihrer totalen Kontrolle dulden
- vor allem nicht, wenn die volkische und rassistische Grundlage der deutschen
Staatsdoktrin in Frage gestellt wurde.



" An Biographien sind zu nennen: Eberhard Bethge, Dietrich Bonhoeffer. Theologe-Christ-Zeitgenosse. Giiterssloh
2004, 8.Aufl.; Ders., Dietrich Bonhoeffer. rororo Bildmonogrphieen.50684, Reinbek bei Hamburg 2006; Renate Wind,
Dem Rad in die Speichen fallen. Die Lebensgeschichte des Dietrich Bonhoeffer. Giitersloh 2006. 3. Aufl.

" D. Bonhoeffer, Ges. Schriften, (Hg E. Bethge),Bd II. Miinchen 1959, S. 444f.

" Vgl Fritz Bauer, Widerstand gegen die Staatsgewalt. Dokumente der Jahrtausende. Frankfurt am Main 1965, hier S.
108ff.

v Christoph Strohm, Theologische Ethik im Kampf gegen den Nationalsozialismus. Der Weg Dietrich Bonhoeffers mit
dem Juristen Hans von Dohnanyi und Gerhard Leibholz in den Widerstand. Miinchen 1989.

¥ Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. DBW Bd. 8. Miinchen
1998, S. 19 bis 39.

Y A.a.0.8.25.

i D. Bonhoeffer, Ethik, DBW Bd 6, S. 130.

¥ Chr. Gremmels/H. W. Grosse, Dietrich Bonhoeffers Weg in den Widerstand. Giitersloh 1996: S. Dramm, V-Mann
Gottes und der Abwehr? Dietrich Bonhoeffer und der Widerstand. Giitersloh 2005.

*D. Bonhoeffer, GS Bd 1, S.154f = DBW Bd 11, S. 340.

*DBW Bd13. S. 300f.



