
- 1 -

Mission  -  Epiphanie Gottes durch uns
Missionarisch Kirche sein

Wilfried Hagemann

Teil 1

„Wir sind missionarische Kirche
in vielen kleinen Gemeinschaften und Gemeinden,

für andere da,
selbstbewusst, glaubwürdig

und mit Nachwuchs!“

1. Zur Begriffsbestimmung von „missionarisch“

2. „Wir sind Kirche“  - Kirche muss in jeder Generation neu gegründet werden.

3. Was ist Kirche?

4. Was bringt das Kirche-Sein ?

TEIL 2

5. „Missionarisches Kirche-Sein“ durch eine gute Feier der Eucharistie

6. Missionarische Gemeinde „in vielen kleinen Gemeinschaften“

7. „Für andere da“

8. „Selbstbewusst und glaubwürdig“

9. „Und mit Nachwuchs“

10. Abschluss

Anhang 1 : Eine Spiritualität der Gemeinschaft

Anhang 2 : Das missionarische Gesicht der Pfarreien

1



- 2 -

Teil 1

Ausgangspunkt meiner Überlegungen ist die im Jahr 2004 erarbeitete Vision für die 
Pastoral im Offizialatsbezirk Oldenburg:

„Wir sind missionarische Kirche
in vielen kleinen Gemeinschaften und Gemeinden,

für andere da,
selbstbewusst, glaubwürdig

und mit Nachwuchs!“

Mein Ziel ist es, mit Ihnen diese Vision auf ihre Inhalte zu bedenken und Impulse zu 
entwickeln für eine missionarische lebendige Kirche in dieser Region. 

1. Zur Begriffsbestimmung von „missionarisch“

Es ist wichtig, dass wir uns über den Begriff Mission verständigen, von dem ja das 
„Missionarische“ abgeleitet wird. Das Stichwort Mission ist in Deutschland etwas in 
Verruf gekommen und wird leicht mit Indoktrination und Vereinnahmung 
gleichgesetzt. Mission heißt zunächst einfach Sendung, Sendung durch Jesus 
Christus (Mt 28,20). Die entscheidende Frage ist nicht  „ob“, sondern „wie“ Mission 
geschieht. Vom Evangelium her gesehen kann Mission „nur“ ein Angebot sein und 
wird sich in der Liebe zum Nächsten und zu dessen Kultur im Dialog vollziehen, wo 
beide Seiten geben und beide Seiten empfangen. Subjekt des missionarischen Tuns 
in unserem Land kann nur die Gemeinde sein, die Christen und Christinnen vor Ort, 
die dabei von den Priestern und Hauptamtlichen unterstützt werden. So sieht es das 
II. Vatikanische Konzil, so sieht es auch die nachfolgende Synode in  Würzburg 
1971-1975 (Deutschland-West) und Dresden 1973-1975(Deutschland-Ost). Unter 
diesem Gesichtspunkt ist eine missionarische Gemeinde auch eine lernende 
Gemeinde, weil sie sich ganz neu einlässt auf die Kultur und die Lebensumstände 
der Menschen, unter denen diese leben. In diesem Zusammenhang ist die Definition 
interessant, die im neusten Lexikon für Theologie und Kirche angeboten wird: 

„Die Kirche ist seit ihren Anfängen und von ihrem Wesen her zu allen Menschen 
gesandt. Sie hat ihren tiefsten Punkt im Geheimnis der Göttlichen Trinität, die sich in  
der Sendung des Sohnes durch den Vater und des Heiligen Geistes bekundet. Sie 
ist im umfassenden Sinn Beteiligung an der in dieser Sendung gründenden 
universalen Heilsgemeinschaft durch die Verkündigung (Evangelisation) und durch 
die sakramentale Eingliederung in die Kirche (Taufe)… Am Vollzug der Sendung 
sind alle Teile der Kirche in ihren unterschiedlichsten kulturellen und 
gesellschaftlichen Situationen weltweit beteiligt.

Mission ist in ihrem Vollzug Grenzüberschreitung. Sie richtet sich an Menschen 
und Gemeinschaften mit ihren ihr eigenen religiösen Traditionen und 
Besonderheiten. 

2



- 3 -

Mission ist Epiphanie und Erfüllung des Planes Gottes mit der Welt (II.  
Vatikanisches Konzil, AG 9).“

Und etwas später heißt es dann daselbst: „Mission ist bewusstseinserweiternde 
Evangelisation, die die Menschen in die Lage versetzt, ihre individuelle und 
gesellschaftliche Wirklichkeit ihm Horizont der Herrschaft Gottes zu deuten und zu  
gestalten“ (Horst Bürkle, in: Lexikon für Theologie und Kirche (LThK), 3. Auflage,  
1998, Band 7, Artikel Mission .IV. Systematisch-theologisch, Spalte 292)..

In einem beeindruckenden Schreiben „Das missionarische Gesicht der Pfarreien“ 
(Vgl. unten Anhang 2) haben die italienischen Bischöfe darauf hingewiesen, dass 
eine Pfarrei heute alle Menschen in den Blick nehmen muss, die auf dem Boden der 
Pfarrgemeinde leben.- Sie verweisen auf das Gleichnis Jesu über den Hirten, der 
das verirrte Schaf in der Wüste sucht (vgl. Mt 18,12). Dieses Gleichnis bekomme 
heute neue Aktualität. Dem Pfarrer und dem Pfarrgemeinderat seien nicht nur die 
Kirchennahen, sondern auch die „Fernen“, die Verirrten, ja auch die Ausgetretenen 
anvertraut. Der Gemeinde ist die Bewahrung und die Erweiterung der Herde 
aufgegeben, damit das Evangelium zu allen kommen kann. Darum müsse der 
Arbeitsauftrag für die  Pfarrer und deren Mitarbeiter/Mitarbeiterinnen  in der Pfarrei 
neu geordnet werden, um diesen Perspektivwechsel möglich werden zu lassen.

Interessant ist für mich in diesem Zusammenhang die Predigt von Benedikt XVI. am 
Tag seiner Einführung. Es war in jeder Hinsicht eine missionarische Predigt, in der er 
mit Verweis auf das Gleichnis vom verlorenem Schaf, in dem er sich selbst übrigens 
wieder erkannte, die Wüstenerfahrung der heutigen Generation und die 
Notwendigkeit einer missionarischen Verkündigung ansprach: Ausgehend vom 
Pallium stellte er fest: 
„Aber die Symbolik des Palliums ist konkreter: Aus der Wolle von Lämmern gewoben 
will es das verirrte Lamm oder auch das kranke und schwache Lamm darstellen, das 
der Hirt auf seine Schultern nimmt und zu den Wassern des Lebens trägt. Das 
Gleichnis vom verlorenen Schaf, dem der Hirte in die Wüste nachgeht, war für die 
Kirchenväter ein Bild für das Geheimnis Christi und der Kirche. Die Menschheit, wir  
alle, sind das verlorene Schaf, das in der Wüste keinen Weg mehr findet. Den Sohn 
Gottes leidet es nicht im Himmel; er kann den Menschen nicht in solcher Not stehen 
lassen. Er steht selber auf, verlässt des Himmels Herrlichkeit, um das Schaf zu  
finden und geht ihm nach bis zum Kreuz. Er lädt es auf die Schulter, er trägt unser 
Menschsein, er trägt uns – er ist der wahre Hirt, der für das Schaf sein eigenes 
Leben gibt. Das Pallium sagt uns zuallererst, dass wir alle von Christus getragen 
werden. Aber er fordert uns zugleich auf, einander zu tragen“. 
(Übersetzung aus KNA).

2. „Wir sind Kirche“  - Kirche muss in jeder Generation neu gegründet werden.

Die ersten Worte dieser eingangs zitierten Vision ist sehr steil: „Wir sind Kirche“. 

Hier müssen wir bedenken, dass wir heute „Kirche“ nicht einfach voraussetzen 
können. Wir haben zwar viele Gemeinden (noch), aber viele dieser Gemeinden 
verdunsten, veröden und werden teilweise Leer-Räume. Dies sieht man an der 
abnehmenden Zahl von Gottesdienstbesuchern, von Trauungszahlen und Priester- 
und Ordensberufen. 

3



- 4 -

Werfen wir einen Blick in die Statistik  der Kirche in Deutschland, auf die Eckdaten, 

die von der Bischofskonferenz veröffentlicht wurden (Vgl. www.dbk.de/Statistik)

Im Hintergrund steht eine weit verbreitete, vor allen Dingen in Westeuropa spürbare, 
Glaubenskrise, so dass vielen Menschen Gott entschwindet, der Glaube nicht mehr 
konkret gelebt werden kann und viele auch nicht mehr sagen können, wer Jesus 
Christus für sie ist.  Bei seiner großen Ansprache in München (Sept. 2006) nannte 
Bendedikt XVI. dies religiöse Schwerhörigkeit.

Angesichts dieser Situation ist es eine ganz zentrale Aufgabe, Kirche neu zu 
gründen. Wir stehen vor der Aufgabe einer neuen Sammlung der Glaubenden, und 
zwar sozusagen in jeder neuen Generation. 

Darum muss zunächst unser Kirche-Sein zum TÜV, auf den Prüfstand! 
Es stellen sich dabei folgende kritische Fragen: 

Sind unsere Gemeinden heute wirklich Kirche und wollen sie missionarische 
Kirche sein? 

Sind unsere Gemeinden Orte neuen Lebens mit dem lebendigen Jesus in 
ihrer Mitte? 

Wir könnten uns ja fragen: 
Wie erleben Jugendliche unsere Gemeinden?
Was nehmen Jugendliche bei unseren Gottesdiensten wahr? 
Erleben sie das Engagement der Gemeinde für Gott selbst un den Glauben, 

für Arme, Asylbewerber, Arbeitslose, Kranke? 

Vieles wird nicht sichtbar sein. Manches wird auch fehlen. 
Ein nichtgetaufter, aber interessierter Jugendlicher fragte neulich den Kaplan, als er 
zum ersten Mal einen katholischen Gottesdienst erlebte: „Warum gehen die alle nach 
vorne?“ Er verstand einfach den Kommuniongang nicht. 
Manche unserer „guten Werke“ existieren neben der Gemeinde und erscheinen gar 
nicht als Ausdruck der Gemeinde. Dies gilt manchmal sogar auch für die 
Kindergärten, noch mehr für die Krankenhäuser und viele Einrichtungen der Caritas. 

Darum stellt sich ganz zentral die Frage: 
Was ist Kirche? 
Was ist missionarische Kirche? 
Wollen wir missionarische Kirche leben?
Und: Wie kommen wir dahin?

3. Was ist Kirche?

Der Begriff Kirche hat bis in die Wortgestalt hinein mit Jesus Christus zu tun. Im 
Hintergrund steht das griechische Wort „kyrios“. Das deutsche Wort Kirche wie 
übrigens auch das englische Wort „church“ ist von kyrios abgeleitet und hieß 
ursprünglich im Griechischen „kyriake“. Kyriake bezeichnet eine Gemeinschaft oder 
auch eine Versammlung, die auf den kyrios, also auf Jesus Christus als den kyrios 
bezogen ist. 
Der Begriff kyrios im NT kommt aus dem griechischen AT. Bei der Übersetzung der 
hebräischen Bibel ins Griechische, dies geschah etwa um das Jahr 100 vor Christus 

4



- 5 -

in Alexandrien, standen die Übersetzer vor der Frage, wie sie den Gottesnamen 
„Jahwe“ übersetzen sollten. Als Juden sprachen sie ja diesen Namen nicht aus und 
sagten statt dessen „Adonai“, was wir heute mit „HERR“ übersetzen. In Alexandrien 
setzte man dann tatsächlich in der Schrift, wo Jahwe stand, den Namen „kyrios“ ein, 
was auf Deutsch „HERR“ bedeutet. kyrios meint also zunächst Gott selbst, also 
Jahwe, der sich im Alten Testament dem Volk Israel, angefangen bei Mose, offenbart 
hat. Im Neuen Testament wird dieser Titel kyrios auf Jesus angewandt. Dies sehen 
wir ganz deutlich in den Osterberichten, wo Jesus mit dem Namen kyrios/HERR 
angesprochen wird - ein Hinweis darauf, dass die Gemeinde verstanden hat, dass 
Jesus von Jahwe kommt und Gottes Sohn ist. Viele Osterberichte enthalten Sätze 
wie: Es ist der Herr – mein Herr und mein Gott – Herr Jesus (Vgl Joh 21, 7; Joh 20, 
28; Apg 7, 59-60).  

Ganz beeindruckend die Begegnung der Jünger in Galiläa auf dem See, wo Jesus 
am Ufer steht und Johannes zu Petrus sagt: „Es ist der Herr“ (Joh 21, 6). Als die 
Jünger erfahren, dass der Herr am Ufer steht, springt Petrus ins Wasser und die 
anderen folgen ihm mit dem Boot. Auf einmal wird Jesus die Mitte dieser kleinen 
Gruppe. Dieses „Kommen“ Jesu vom Rand in die Mitte kennzeichnet meiner Ansicht 
nach das Kirche-Sein. Kirche ist eine Gruppe von Menschen, in deren Mitte der 
auferstandene Christus lebt, es sind Menschen, die diesen Christus erkannt haben 
und sich auf Ihn beziehen wollen. Es sind Menschen, die begriffen haben, dass 
Jesus für sie gestorben und auferstanden ist. Wer Jesus sozusagen annimmt als 
seinen Erlöser und Herrn – Jesus herrscht also nicht, sondern er dient und ist unten 
(vgl. Phil 2, 6ff)– wer diesen unten seienden Jesus als Herrn annimmt, der ist auf 
diesen Herrn bezogen und wenn dies mehrere gemeinsam leben und erleben, dann 
sind sie auf diesen Herrn bezogen und werden Kyriake, Kirche.

Kirche ist also gelebte Beziehung zu Jesus Christus, 
 
zu Jesus Christus, 
zu seiner Person, 
zu seinem Wort, 
zu seinem Tod 
und zu seiner Auferstehung.

Wo diese lebendige Beziehung zu Jesus Christus gelebt wird, passiert etwas, da 
empfängt der Glaubende und die Gemeinde den Geist Jesu. In diesem Geist kann 
sie rufen: Abba, Vater (Gal 4, 6) und tritt damit in die Grundorientierung Jesu zum 
Vater ein. . Und in diesem Geist findet sie eine ganz neue Freiheit und Beziehung 
zum Bruder und zur Schwester in der Gemeinde.

4. Was bringt das Kirche-Sein?

Wo die Kirche sich in diesem Sinn konstituiert hat, dass Menschen ganz auf Jesus 
Christus bezogen sind und auf ihn hin leben, sozusagen sich an ihm verlässlich 
orientieren und wo die Menschen den Geist Jesu empfangen, da erleben diese 
Menschen eine neue Freiheit. Es ist eine Freiheit, die zum Dienst führt, zur Liebe, ja 
zum Nächsten hinführt. Menschen, die Kirche sind, lassen sich von Gott in den 
Dienst nehmen und sie lassen sich zu den Menschen senden. 

5



- 6 -

Man könnte sagen, dass diese Christus-Beziehung, die gleichzeitig eine Kirchen-
Beziehung ist, ein neues Menschsein freisetzt - eine absolute Liebe in Freiheit (vgl. 1 
Kor 13 – das Hohelied der Liebe). 

Es ist also auch menschlich ein großer Gewinn, Jesus Christus kennen zu lernen 
(Phil. 3). 

Dieses Freiheitsempfinden, dieses Neuer-Mensch-Sein, hat der 1994 verstorbene 
Aachener Bischof Dr. Klaus Hemmerle in einem klassischen Text beschrieben: 

 „Frei ist der Mensch,
der den Tod hinter sich

und das Leben vor sich hat,

der nicht zu vergessen braucht,
weil ihm vergeben ist
und er vergeben hat,

der vor nichts zu fliehen braucht,
weil er durch verschlossene Türen kommen

und über Abgründe gehen kann,

der sich nicht zu ängstigen braucht,
weil er immer unterwegs ist

zu einem und mit einem,
der ihn grenzenlos liebt.

frei ist der Mensch, der zu allen offen ist,
weil er alle

in sein Herz geschlossen hat.

frei ist der Mensch,
der jenseits der Wunde lebt:

der österliche Mensch“.

Dieses Neuer-Mensch-Sein, diese tiefe Freiheit, die dem Christen geschenkt wird, ist 
das eigentlich Ausstrahlende an der Kirche. Dieses Ausstrahlende wird Menschen 
anziehen. 

Daraus ergibt sich für die Arbeit an einer missionarischen Gemeinde: 
Wir müssen das Kirche-Sein stärken.

Es gilt also,  das Kirche-Sein zu entwickeln.

Es gilt,  einen ganz neuen Blick auf Jesus Christus zu werfen und sich in ihm zu 
verbünden. 

Wer von diesem Christus berührt wird, wird sagen können: 
Jesus, Du bist mein Herr,
Dir verdanke ich mein Leben,

6



- 7 -

Deinen Tod nehme ich an
Deine Auferstehung will ich leben.(Vgl  Phil 3, 10-11).

In den großen Heiligen finden wir Vorbilder für diese Christusbeziehung und dieses 
Kirche-Sein: Franziskus von Assisi (Begegnung mit dem Wort)
Charles de Foucauld (Entdeckung der Eucharistie), Edith Stein,
Sophie Scholl, Dietrich Bonhoeffer, Alfred Delp, F.X.Nguyen van Thuan.

TEIL 2
5. „Missionarisches Kirche-Sein“ durch eine gute Feier der Eucharistie

Schon Paulus hat sich über die rechte Feier des Herrenmahls, wie er die Eucharistie 
nennt, Gedanken gemacht. 
Anlass für seine deutlichen Worte im 1. Korintherbrief, geschrieben um das Jahr 55, 
sind die erheblichen Missstände in seiner  Gemeinde. Ausgangspunkt für seine 
Überlegungen ist die Überlieferung: „Denn ich habe vom Herrn empfangen, was ich 
euch dann überliefert habe: Jesus, der Herr, nahm in der Nacht, in der er ausgeliefert  
wurde, Brot, sprach das Dankgebet, brach das Brot und sagte: Das ist mein Leib für  
euch. Tut dies zu meinem Gedächtnis! Ebenso nahm er nach dem Mahl den Kelch 
und sprach: Dieser Kelch ist der neue Bund in meinem Blut. Tut dies, so oft ihr  
daraus trinkt, zu meinem Gedächtnis!“ (1 Kor 11, 23-25).

Im Laufe der Jahre hat die Kirche die Urform erweitert und hat langsam die Form der 
Messe geschaffen, die wir heute als Eucharistie feiern. 

Vereinfacht gesagt, könnte man sagen: Die Kirche hat die Eucharistie in einen 
geistlichen Raum hineingestellt, in den Raum der lebendigen Gegenwart Jesu 
Christi. Dies können wir deutlich auch an der heutigen Gestalt des römischen 
Messritus erkennen:

Viermal sagt der Priester „der Herr sei mit euch“, und die Gemeinde antwortet 
„und mit Deinem Geiste“; dieser vierfache Gruß dient der Versammlung im 
Namen Christi, wodurch die Gegenwart Jesu unter den Feiernden möglich 
wird. Interessant ist, dass die Brasilianer heute sagen: „Priester: der Herr ist 
mit euch! Gemeinde: Er ist in unserer Mitte!“

Zur Messe gehört ferner das Ausräumen der inneren Widerstände gegen Gott:
 Vergebung der Sünde (Schuldbekenntnis, Lamm Gottes), 
 Ausräumen von Streit, Spannungen und Aggressionen, ja auch von 
  Feindschaft ( der Friedensgruß)

Die Versammlung wird in-formiert durch das Wort Gottes: 
  Lesung, Evangelium, Predigt
  Das Ziel: das Hören und Aufnehmen des Wortes, um durch
   das Wort Gottes innerlich angereichert und verwandelt zu werden.

Die Öffnung für die Welt: durch die Fürbitten

In diesen geistlichen Raum wird dann das Gedächtnis/dieAnamnese des 
Todes und der Auferstehung Jesu gestellt. 

7



- 8 -

o Es kommt zur Konsekration von Brot und Wein zum Leib und Blut 
Christi.

o Es kommt zur Austeilung der Gaben an diese Gemeinde.

o Wer jetzt den Leib des Herrn empfängt und das Blut trinkt, wird 
  seinerseits in eine neue Lebensform hinein genommen, 
  er wird nämlich Leib Christi. 

  Auch darauf verweist Paulus im ersten Korintherbrief : 
„Ist der Kelch des Segens, über den wir den Segen 

  sprechen, nicht Teilhaber am Blut Christi? Ist das Brot, das wir 
  brechen, nicht Teilhaber am Leib Christi? Ein Brot ist es. Darum 

sind wir Viele ein Leib; denn wir alle haben Teil an dem einen 
Brot (1 Kor 10,16-17).“

 Erneute Austeilung des Leibes Christi beim „Ite – missa est“:
Dieser sozusagen aktuelle Leib Christi, der durch die 
Kommunionausteilung unter den Gläubigen entstanden ist, wird 
seinerseits auch wieder ausgeteilt. Dies geschieht  scheinbar am 
Ende des Gottesdienstes, am Ende der Messe mit den Worten: 
Geht hin in Frieden. Wenn wir in den lateinischen Text gucken, 
heißt es dort aber: „Ite missa est“. Dies müsste eigentlich besser 
übersetzt werden: Geht – jetzt ist Sendung! 
Diese Sendung, das Wort „missa“ ist ein mittelalterliches Wort für 
Mission, hat sogar unserer Messe den Namen gegeben. 
Im Klartext heißt dies: Das Ende der Messe ist in Wirklichkeit 
ihr Höhepunkt. Die Gemeinde wird ausgeteilt. Der aktuelle Leib 
Christi, die Gläubigen, wird hinaus gesandt in die Welt zu den 
Menschen. Die hl. Messe als solche ist missionarisch.

 Eucharistie werden/sein für andere:
Die Menschen, die die Eucharistie empfangen haben, werden 
gleichsam ihrerseits selber zur Eucharistie, zum Lebensboten für 
andere. So kann eine Hausfrau und Mutter Kommunion / 
Eucharistie sein für ihre Kinder, vor allen Dingen auch für die 
Jugendlichen, die oft nicht mehr an den Gottesdiensten teilnehmen. 
Statt sich über das Fehlen ihrer Kinder zu ärgern, könnte die Mutter 
mit Freude diese empfangene Liebe Gottes in ihre Familie 
hineinbringen. 

Damit ergibt sich: In der Eucharistie steckt also eine missionarische Dynamik. 
Diese ist so stark , dass jemand sogar bereit werden kann, sich von anderen ganz in 
Anspruch nehmen zu lassen, wie Jesus es ja auch tut. 

An dieser Stelle stellt sich  die Frage, ob unsere Gemeinden, Priester und Laien, 
heute wirklich eucharistiefähig sind und ob wir uns darauf vorbereiten, sinnvoll und 
fruchtbar die Eucharistie zu empfangen. Dann nämlich würde sich die Frage stellen, 
was wir tun können, dass der Einzelne empfangsfähig wird für Christus, 

dass er wandlungsfähig wird  für den Leib Christi und 
dass er dann auch verschenkbar wird an die Menschen, 
zu denen ihn der HERR sendet.. 

8



- 9 -

6. Missionarische Gemeinde „in vielen kleinen Gemeinschaften“

Was lernen wir daraus für unser missionarisches Tun? Die Kraft der Eucharistie 
hängt an der Entwicklung des Geistlichen Raumes der Kirche, der Versammlung im 
Namen Christi. Diese Versammlung im Namen Christi müsste durchgehend 
wesentlich stärker in der Kirche entdeckt und gelernt werden. Die von manchen nicht 
so hoch bewerteten Wortgottesdienste sind dafür eine starke Hilfe. Dort lernt die 
Gemeinde, Christus im Wort zu begegnen und ihn im Wort aufzunehmen und sich im 
Namen Jesu Christi zu versammeln und sich auf Christus hin zu orientieren. 
Kreuzwegandachten, Bußandachten, Bibel teilen, Gebetsgottesdienste, 
Eucharistische Anbetung in der Kirche – bis zum Gebet des Rosenkranzes – können 
bewusst genutzt werden, um diesen geistlichen Raum entstehen zu lassen, um diese 
Versammlung im Namen Jesu zu erfahren und einzuüben.

Selbst wenn heute weniger Eucharistiefeiern möglich sind, wird die jeweilige 
Eucharistiefeier, wenn sie in dieser Art Versammlung eingebettet ist, eine Tiefe 
entfalten, die dann ihrerseits eine missionarische Wirkung haben wird. Die 
Eucharistie kann tatsächlich seltener gefeiert werden, wenn der geistliche Raum da 
ist. 

So bekommen dann auch die so genannten Grundfunktionen der Kirche eine neue 
Ausrichtung. Alles, was mit der Liturgie zu tun hat, soll dann helfen, dass der 
geistliche Raum entwickelt wird, in dem Jesus gegenwärtig ist. 
Die Caritas hat dann die Aufgabe in ganzheitlichem Sinne, geistig und leiblich, mit 
den anderen, vor allen Dingen mit den Notleidenden zu teilen. 
In der Katechese, die ebenfalls in diesem geistlichen Raum stattfindet, geht es dann 
um den Austausch im Glauben, damit die Gnadengaben, die  Einzelne empfangen 
haben, mitgeteilt werden, und dass dabei dann auch in klarer und gültiger Weise der 
Glaube verkündet werden kann. 

Es fällt auf, dass gerade auch neuere Geistliche Gemeinschaften das Kirche-Sein 
entdeckt haben, ausgehend von dem Wort: „Wo zwei oder drei in meinem Namen 
versammelt sind, da bin ich in ihrer Mitte“ (Mt 18,20). 

Die Jerusalemgemeinschaft versammelt in ihrer Gemeinschaft Priester, 
gottgeweihte Frauen und die Ehe als Sakrament bewusst lebende Eheleute. Sie 
bieten in der Stadt Paris, etwa in St. Gervais, eine kirchliche Präsenz an. Da alle 
arbeiten gehen, können die einzelnen pro Woche nur einige Stunden für diese 
Präsenz anbieten, wo sie sich in einer bestimmten Kirche aufhalten, zum Gespräch 
zur Verfügung stehen und eine wirklich gut gestaltete Liturgie feiern. 

Bei der Gemeinschaft Emmanuel haben wir genau das Gegenteil. Sie „schwärmen“ 
aus und gestalten Stadtmissionen, wie kürzlich in Brüssel (2006), in Paris (2005) 
oder in Wien (2004), wo ehrenamtliche Laien aufgrund unbezahlten Urlaubs, den sie 
sich genommen haben, 14 Tage in der jeweiligen Stadt sehr viele Menschen 
zuhause besucht haben und diese dann zu Veranstaltungen einluden. Hier konnten 
viele diese Christus-Präsenz besonders erleben und einer neuen, inneren Freiheit 
als Mensch und  Christ begegnen. 

9



- 10 -

7. „Für andere da“

Eine missionarische Kirche/Gemeinde ist zunächst dadurch missionarisch, dass sie 
für andere da ist: Damit sind einzelne und Gruppen gemeint. Ohne ein Wort zu 
sagen, dient sie der Gesellschaft, dient sie den Menschen. -  etwa im Kindergarten, 
im Besuchsdienst im Krankenhaus, in der Begleitung von Sterbenden im Hospiz oder 
auch in der sorgfältigen Begleitung von trauernden Familien und dem Begräbnis der 
Toten. Dies kann sich auch ausdrücken in Schulen und Bildungshäusern bis hin auch 
zu Pfarrfesten. Gerade im Krankenhaus und in der Schule waren bisher die Orden 
gefragt. Sie konnten tatsächlich diesen geistlichen Raum fast von selbst garantieren, 
in dem dann der konkrete Dienst für Schule und Krankenhaus stattfinden konnte und 
dadurch christlich, das heißt auch missionarisch geprägt war.
 
Da die Orden immer mehr abnehmen, kommt die Aufgabe der christlichen 
Gestaltung unserer Häuser auf die Gemeinden und Ehrenamtlichen zu. Viele unserer 
Ehrenamtlichen sind in dieser Hinsicht manchmal überfordert weil sie nicht gelernt 
haben, den geistlichen Raum aufzubauen. Auch hier gilt das ganz einfache Prinzip: 
Noch vor der Nächstenliebe muss der geistliche Raum stehen. 

Umgekehrt gilt aber auch, dass in den Werken der Nächstenliebe viele mitarbeiten 
können, die vielleicht keine bewussten Christen sind und auch noch nicht in diesem 
klaren Sinn einen geistlichen Raum in den Blick nehmen können. Manche werden 
durch Mitarbeit in einem Hospiz oder in einer Krankendienst-Besuchsgruppe den 
Glauben an Jesus Christus entdecken und die dadurch gegebene Freiheit schätzen, 
so dass auch sie selber sich auf den Weg der Nachfolge begeben, also ins 
Erwachsenenkatechumenat gehen.

Ich denke an einen katholischen Lehrer, der mit seiner evangelischen Kollegin, beide 
waren Religionslehrer an einer Hauptschule, sich verbündeten, gemeinsam in der 
Schule nach dem Evangelium zu leben. Sie trafen sich jeden Tag zu Beginn der 
großen Pause. Ein kleines Gebet  ließ sie zu einem Raum einer verborgenen 
Christus-Präsenz werden. Von daher wollten sie zu den Menschen  gehen, das heißt 
zu den Schülern, gerade zu den Schülern, die unbequem, frech und aggressiv 
waren. So trugen sie dazu bei, dass die Aggressionsbereitschaft unter den Schülern 
deutlich abnahm. Dies fiel am Jahresende in der Abschlusskonferenz sogar dem 
Leiter der Schule auf, der sich das nicht erklären konnte – die beiden aber wussten, 
woran es gelegen hatte. Und dann konnten sie auch ein Wort sagen und das 
erklären. Wenn unser Wort aus dem Grund des „Für andere Dasein“ erfolgt, dann 
wird das Wort kräftig und lebendig sein. 

8. „Selbstbewusst und glaubwürdig“

Eine missionarische Seelsorge lebt davon, dass es Christen und Christinnen gibt, die 
gelernt haben, sich im Namen Jesu zu versammeln, und die sich der Freiheit und 
des beglückend Neuen am Christ-Sein (vgl. Text von Klaus Hemmerle) bewusst 
geworden sind. 

10



- 11 -

Um dies zu erreichen, braucht es in der Kirche heute eine besondere 
Erziehungsarbeit.  Die vielen Ehrenamtlichen, die unser eigentlicher Schatz sind, 
brauchen eine Hinführung zu diesem echten Selbstbewusstsein als Christ, so dass 
sie sagen können, wer sie als Christ und als Christin sind. 
Hier kommt auch das neue Paradigma der Freundesgemeinschaft Jesu ins Spiel. Es 
braucht  eine spirituelle Formung der Ehrenamtlichen in Gemeinden, geistlichen 
Gemeinschaften  und Verbänden auf die Communio mit Jesus Christus hin und auf 
die Gemeinschaft untereinander. 

Wir brauchen heute einen bestimmten Typ von Christen, der etwa folgendermaßen 
sich charakterisieren lässt: 

Es ist ein Mensch, 
der die Entscheidung für Gott getroffen hat, 
der sich an Jesus Christus in den wesentlichen Bereichen des Lebens 

orientiert, 
der Kirche wird und mit der Kirche lebt 
und der sich einbinden lässt in kleine Gemeinschaften (Verband, 
Jugendgruppe, geistliche Gemeinschaft, Familienkreis), 
oder in festem Kontakt zu einem Kloster oder einem Orden steht.

Bei diesem Erziehungsprozess von Christen ergeben sich Entwicklungsstufen, die in 
dem Schreiben der deutschen Bischöfe Nr. 68 „Zeit zur Aussaat – Missionarisch 
Kirche sein“ (Bonn, 26.11.2000) auf den Seiten 15 – 32 beschrieben sind. Hier 
werden folgende Stufen einer missionarischen Verkündigung beschrieben: 

 Zeugnis des Lebens
 Zeugnis des Wortes
 Zustimmung des Herzens
 Eintritt in eine Gemeinschaft von Gläubigen
 Beteiligung am Apostolat – selbst in die Sendung eintreten

Hier werden Schritte aufgenommen, die bereits Papst Paul VI. in seinem Schreiben 
„Evangelii nuntiandi“ (1975) veröffentlicht hat.

Diese Erziehungsarbeit kann besser in größeren Gemeinderäumen geleistet werden. 
Darum bietet die  Bildung von Pfarreiengemeinschaften oder auch die Fusion für 
dieses Anliegen eine besondere Chance. Dann können nämlich Kräfte, die an dieser 
Erziehungsarbeit mitarbeiten, zwischen den Gemeinden ausgetauscht werden. 

Bei einer Fusion entwickelt sich zudem oft auch ein größeres Team. Falls dieses 
Team seinerseits die Communio lebt und sich als kleine Gemeinschaft versteht, also 
als einen Geistlichen Raum, in dem Christus die Mitte bildet, dann liegen beste 
Voraussetzungen für eine missionarische Seelsorge vor.

„Damit eine missionarische Kirche „auf Sendung gehen“ und „ihr Programm“ in die 
Gesellschaft hinein ausstrahlen kann, braucht es „geistliche Sendestationen“. Dies 
sind lebendige Gemeinschaften und Gemeinden, die den christlichen Glauben 
überzeugend vorleben. Unsere Pfarreien werden manchmal als eng, als kaum 
innovativ und wenig missionarisch erlebt“ – Vgl. Aufbruch mit Vision,  Leitfaden zur 
Zusammenführung von Pfarrgemeinden im Offizialatsbezirk Oldenburg, Vechta 
2005,S. 9.

11



- 12 -

In diese Richtung zielte  Johannes Paul II., als er in seinem Apostolischen Schreiben 
„Novo millennio ineunte“ Nr. 43 zur Formung der Gemeinden und ihrer Mitglieder 
nach den Prinzipien  einer Spiritualität der Gemeinschaft aufgerufen hat  (Anhang 1).

9. „Und mit Nachwuchs“

Für manche erscheint der Hinweis „und mit Nachwuchs“ etwas abrupt angehängt.
Es ist tatsächlich so, dass wir heute kaum Nachwuchs erwarten. Um so wichtiger ist 
es, die Sorge um geistlichen Nachwuchs ganz ernst zu nehmen. Andernorts spricht 
man sogar von einem Bündnis für Berufungen. Dr. Andreas Tapken, Regens von 
Münster, hat auf einer Konferenz, an der Bischof Dr. Reinhard Lettmannund etwa 65 
Kapläne und jüngere Pfarrer teilnahmen, regionale „Rufpunkte“ ins Leben gerufen. 
Diese sollen jungen Menschen (Jungen und Mädchen ab etwa 16 Jahren) einen 
Raum anbieten, wo sie ihren Glauben vertiefen und leben und ihre persönliche 
Berufung als Christin und Christ entdecken und lieben lernen. 
In den Gemeinden und in den Gemeinschaften muss es wieder normal werden, für 
Priesterberufe und Ordensberufe zu beten. Zu regelmäßigen Gebetsstunden oder 
Fürbitten im Sonntagsgottesdienst muss auch eine vertiefte Wertschätzung des 
geistlichen Berufes in den Familien und bei den Ehrenamtlichen wachsen.

10. Abschluss

Die Vision, die wir heute näher betrachtet haben bietet echtes Potential für eine 
Erneuerung der Seelsorge in Deutschland.
Wenn der persönliche Christusglaube des einzelnen sich in einem 
verlässlichen geistlichen Raum entfaltet, dann sind wir nicht mehr weit entfernt 
von einer missionarischen Seelsorge, dann bereiten missionarische 
Gemeinden eine gute Zukunft für die Kirche in unserem Land.

Anhang 1

Eine Spiritualität der Gemeinschaft

4.3 Die Kirche zum Haus und zur Schule der Gemeinschaft machen, darin liegt die 
große Herausforderung, die in dem beginnenden Jahrtausend vor uns steht, wenn 
wir  dem Plan Gottes treu sein und auch den tiefgreifenden Erwartungen der Welt 
entsprechen wollen.
Was bedeutet das konkret? Auch hier könnte die Rede sofort praktisch werden,  doch es 
wäre falsch, einem solchen Anstoß nachzugeben. Vor der Planung konkreter Initiativen gilt 
es,  eine  Spiritualität  der  Gemeinschaft  zu  fördern,  indem  man  sie  überall  dort  als 
Erziehungsprinzip  herausstellt,  wo  man den  Menschen  und  Christen  formt,  wo  man die 
geweihten Amtsträger, die Ordensleute und die Mitarbeiter in der Seelsorge ausbildet, wo 
man die Familien und Gemeinden aufbaut. Spiritualität der Gemeinschaft bedeutet vor allem, 
den Blick des Herzens auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit zu lenken, das in uns wohnt und 
dessen  Licht  auch  auf  dem  Angesicht  der  Brüder  und  Schwestern  neben  uns 
wahrgenommen werden muss. Spiritualität der Gemeinschaft bedeutet zudem die Fähigkeit, 
den Bruder und die Schwester im Glauben in der tiefen Einheit des mystischen Leibes zu 
erkennen, d. h., es geht um „einen, der zu mir gehört“, damit ich seine Freuden und seine 
Leiden  teilen,  seine Wünsche erahnen und mich seiner  Bedürfnisse annehmen und ihm 

12



- 13 -

schließlich echte, tiefe Freundschaft anbieten kann. Spiritualität der Gemeinschaft ist auch 
die  Fähigkeit,  vor  allem  das  Positive  im  anderen  zu  sehen,  um es  als  Gottesgeschenk 
anzunehmen  und  zu  schätzen:  nicht  nur  ein  Geschenk  für  den  anderen,  der  es  direkt 
empfangen hat, sondern auch ein „Geschenk für mich“. Spiritualität der Gemeinschaft heißt 
schließlich, dem Bruder „Platz machen“ können, indem „einer des anderen Last trägt“  (Gal  
6,2) und  den  egoistischen  Versuchungen  widersteht,  die  uns  dauernd  bedrohen  und 
Rivalität,  Karrierismus,  Misstrauen  und Eifersüchteleien  erzeugen.  Machen  wir  uns  keine 
Illusionen: Ohne diesen geistlichen Weg würden die äußeren Mittel der Gemeinschaft recht 
wenig  nützen.  Sie  würden  zu  seelenlosen  Apparaten  werden,  eher  Masken  der 
Gemeinschaft als Möglichkeiten, dass diese sich ausdrücken und wachsen kann.
aus: Novo millennio in eunte in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 150, 
Bonn, 6. Januar 2001, S. 39 – 40

Anhang 2 : Das missionarische Gesicht der Pfarreien

In diese Richtung denken  beispielsweise die italienischen Bischöfe in ihrem 
Beschluss „Das missionarische Gesicht der Pfarreien“ vom 17. Mai 2004:

 „Ein neues Nachdenken ist gefordert, über die Ausübung des priesterlichen Dienstes 
und des Dienstes des Pfarrers. Die Zeit der autonomen Pfarrei ist zu Ende. Zu Ende 
ist auch die Zeit des Pfarrers, der seinen Dienst ganz für sich allein tut. Eine Pfarrei, 
die sich auf die Seelsorge der Gläubigen beschränkt, wird dem Evangelium nicht 
gerecht. Wenn das richtig ist,  dann muß sich auch der Pfarrer den Erwartungen der 
Nichtglaubenden öffnen und jener Christen, die sich noch an der Schwelle der Kirche 
befinden“ 
….
Der Priester, der Pfarrer, der Kaplan, der Vicarius Cooperator müssen sich als Teil 
des Presbyteriums sehen und darüber hinaus noch mehr: mitten in einem „Konzert“ 
von Diensten und Initiativen von Priestern und Laien in den Pfarreien und in den 
neuen pastoralen Räumen unserer Diözese. „Der Pfarrer wird weniger ein Mann der 
Tat oder der direkten pastoralen Intervention sein“ – so die italienischen Bischöfe – 
„sondern eine Person, die Gemeinschaft anbietet und selber Gemeinschaft lebt – das 
heißt, es gehört jetzt zu seinen Hauptaufgaben, Charismen, Fähigkeiten und auch 
Berufungen zu fördern und zur Mitarbeit in der Pastoral anzunehmen“ .

Auszug aus:  „Il volto missionario delle parrocchie“, in: Il Regno, 49. Jahrgang, Nr. 
950, 1. Juli 2004, Artikel 12, Seite 408 (eigene Übersetzung).

13


	Eine Spiritualität der Gemeinschaft

