9.

o1-

Mission - Epiphanie Gottes durch uns

Missionarisch Kirche sein
Wilfried Hagemann

Teil 1

,,Wir sind missionarische Kirche
in vielen kleinen Gemeinschaften und Gemeinden,
fiir andere da,
selbstbewusst, glaubwiirdig
und mit Nachwuchs!“

. Zur Begriffsbestimmung von ,,missionarisch*
. ,»Wir sind Kirche“ - Kirche muss in jeder Generation neu gegriindet werden.
. Was ist Kirche?

. Was bringt das Kirche-Sein ?

TEIL 2

. ,Missionarisches Kirche-Sein“ durch eine gute Feier der Eucharistie
. Missionarische Gemeinde ,,in vielen kleinen Gemeinschaften“
. ,Fur andere da“

. ,oelbstbewusst und glaubwirdig“

,Und mit Nachwuchs*

10. Abschluss

Anhang 1 : Eine Spiritualitat der Gemeinschaft

Anhang 2 : Das missionarische Gesicht der Pfarreien



Teil 1

Ausgangspunkt meiner Uberlegungen ist die im Jahr 2004 erarbeitete Vision fur die
Pastoral im Offizialatsbezirk Oldenburg:

,Wir sind missionarische Kirche
in vielen kleinen Gemeinschaften und Gemeinden,
fiir andere da,
selbstbewusst, glaubwiirdig
und mit Nachwuchs!“

Mein Ziel ist es, mit lhnen diese Vision auf ihre Inhalte zu bedenken und Impulse zu
entwickeln fir eine missionarische lebendige Kirche in dieser Region.

1. Zur Begriffsbestimmung von ,,missionarisch”

Es ist wichtig, dass wir uns Uber den Begriff Mission verstandigen, von dem ja das
,Missionarische“ abgeleitet wird. Das Stichwort Mission ist in Deutschland etwas in
Verruf gekommen und wird leicht mit Indoktrination und Vereinnahmung
gleichgesetzt. Mission heif3t zunachst einfach Sendung, Sendung durch Jesus
Christus (Mt 28,20). Die entscheidende Frage ist nicht ,0b“ sondern ,wie“ Mission
geschieht. Vom Evangelium her gesehen kann Mission ,nur” ein Angebot sein und
wird sich in der Liebe zum Nachsten und zu dessen Kultur im Dialog vollziehen, wo
beide Seiten geben und beide Seiten empfangen. Subjekt des missionarischen Tuns
in unserem Land kann nur die Gemeinde sein, die Christen und Christinnen vor Ort,
die dabei von den Priestern und Hauptamtlichen unterstitzt werden. So sieht es das
Il. Vatikanische Konzil, so sieht es auch die nachfolgende Synode in Wirzburg
1971-1975 (Deutschland-West) und Dresden 1973-1975(Deutschland-Ost). Unter
diesem Gesichtspunkt ist eine missionarische Gemeinde auch eine lernende
Gemeinde, weil sie sich ganz neu einlasst auf die Kultur und die Lebensumstande
der Menschen, unter denen diese leben. In diesem Zusammenhang ist die Definition
interessant, die im neusten Lexikon fir Theologie und Kirche angeboten wird:

,Die Kirche ist seit ihren Anfdngen und von ihrem Wesen her zu allen Menschen
gesandt. Sie hat ihren tiefsten Punkt im Geheimnis der Géttlichen Trinitét, die sich in
der Sendung des Sohnes durch den Vater und des Heiligen Geistes bekundet. Sie
ist im umfassenden Sinn Beteiligung an der in dieser Sendung griindenden
universalen Heilsgemeinschaft durch die Verkiindigung (Evangelisation) und durch
die sakramentale Eingliederung in die Kirche (Taufe)... Am Vollzug der Sendung
sind alle Teile der Kirche in ihren unterschiedlichsten kulturellen und
gesellschaftlichen Situationen weltweit beteiligt.

Mission ist in ihrem Vollzug Grenziiberschreitung. Sie richtet sich an Menschen
und Gemeinschaften mit ihren ihr eigenen religiésen Traditionen und
Besonderheiten.



-3-

Mission ist Epiphanie und Erfiillung des Planes Gottes mit der Welt (II.
Vatikanisches Konzil, AG 9).“

Und etwas spater heildt es dann daselbst: ,Mission ist bewusstseinserweiternde
Evangelisation, die die Menschen in die Lage versetzt, ihre individuelle und
gesellschaftliche Wirklichkeit ihm Horizont der Herrschaft Gottes zu deuten und zu
gestalten” (Horst Blirkle, in: Lexikon flir Theologie und Kirche (LThK), 3. Auflage,
1998, Band 7, Artikel Mission .1V. Systematisch-theologisch, Spalte 292)..

In einem beeindruckenden Schreiben ,,Das missionarische Gesicht der Pfarreien*
(Vgl. unten Anhang 2) haben die italienischen Bischofe darauf hingewiesen, dass
eine Pfarrei heute alle Menschen in den Blick nehmen muss, die auf dem Boden der
Pfarrgemeinde leben.- Sie verweisen auf das Gleichnis Jesu Uber den Hirten, der
das verirrte Schaf in der Wuste sucht (vgl. Mt 18,12). Dieses Gleichnis bekomme
heute neue Aktualitat. Dem Pfarrer und dem Pfarrgemeinderat seien nicht nur die
Kirchennahen, sondern auch die ,Fernen®, die Verirrten, ja auch die Ausgetretenen
anvertraut. Der Gemeinde ist die Bewahrung und die Erweiterung der Herde
aufgegeben, damit das Evangelium zu allen kommen kann. Darum musse der
Arbeitsauftrag fur die Pfarrer und deren Mitarbeiter/Mitarbeiterinnen in der Pfarrei
neu geordnet werden, um diesen Perspektivwechsel moglich werden zu lassen.

Interessant ist fur mich in diesem Zusammenhang die Predigt von Benedikt XVI. am
Tag seiner Einfuhrung. Es war in jeder Hinsicht eine missionarische Predigt, in der er
mit Verweis auf das Gleichnis vom verlorenem Schaf, in dem er sich selbst tbrigens
wieder erkannte, die Wustenerfahrung der heutigen Generation und die
Notwendigkeit einer missionarischen Verkundigung ansprach: Ausgehend vom
Pallium stellte er fest:

LAber die Symbolik des Palliums ist konkreter: Aus der Wolle von Ld&mmern gewoben
will es das verirrte Lamm oder auch das kranke und schwache Lamm darstellen, das
der Hirt auf seine Schultern nimmt und zu den Wassern des Lebens trégt. Das
Gleichnis vom verlorenen Schaf, dem der Hirte in die Wiiste nachgeht, war flir die
Kirchenvéter ein Bild fiir das Geheimnis Christi und der Kirche. Die Menschheit, wir
alle, sind das verlorene Schaf, das in der Wiiste keinen Weg mehr findet. Den Sohn
Gottes leidet es nicht im Himmel; er kann den Menschen nicht in solcher Not stehen
lassen. Er steht selber auf, verlasst des Himmels Herrlichkeit, um das Schaf zu
finden und geht ihm nach bis zum Kreuz. Er Iadt es auf die Schulter, er trégt unser
Menschsein, er trdgt uns — er ist der wahre Hirt, der fiir das Schaf sein eigenes
Leben gibt. Das Pallium sagt uns zuallererst, dass wir alle von Christus getragen
werden. Aber er fordert uns zugleich auf, einander zu tragen®.

(Ubersetzung aus KNA).

2. ,Wir sind Kirche® - Kirche muss in jeder Generation neu gegriindet werden.
Die ersten Worte dieser eingangs zitierten Vision ist sehr steil: ,Wir sind Kirche".

Hier mussen wir bedenken, dass wir heute ,Kirche® nicht einfach voraussetzen
kénnen. Wir haben zwar viele Gemeinden (noch), aber viele dieser Gemeinden
verdunsten, verdden und werden teilweise Leer-Raume. Dies sieht man an der
abnehmenden Zahl von Gottesdienstbesuchern, von Trauungszahlen und Priester-
und Ordensberufen.



_4-

Werfen wir einen Blick in die Statistik der Kirche in Deutschland, auf die Eckdaten,

die von der Bischofskonferenz veroffentlicht wurden (Vgl. www.dbk.de/Statistik)

Im Hintergrund steht eine weit verbreitete, vor allen Dingen in Westeuropa spurbare,
Glaubenskrise, so dass vielen Menschen Gott entschwindet, der Glaube nicht mehr
konkret gelebt werden kann und viele auch nicht mehr sagen konnen, wer Jesus
Christus flr sie ist. Bei seiner gro3en Ansprache in Minchen (Sept. 2006) nannte
Bendedikt XVI. dies religiose Schwerhorigkeit.

Angesichts dieser Situation ist es eine ganz zentrale Aufgabe, Kirche neu zu
grinden. Wir stehen vor der Aufgabe einer neuen Sammlung der Glaubenden, und
zwar sozusagen in jeder neuen Generation.

Darum muss zunachst unser Kirche-Sein zum TUV, auf den Priifstand!
Es stellen sich dabei folgende kritische Fragen:
Sind unsere Gemeinden heute wirklich Kirche und wollen sie missionarische
Kirche sein?
Sind unsere Gemeinden Orte neuen Lebens mit dem lebendigen Jesus in
ihrer Mitte?

Wir kénnten uns ja fragen:
Wie erleben Jugendliche unsere Gemeinden?
Was nehmen Jugendliche bei unseren Gottesdiensten wahr?
Erleben sie das Engagement der Gemeinde fur Gott selbst un den Glauben,
fur Arme, Asylbewerber, Arbeitslose, Kranke?

Vieles wird nicht sichtbar sein. Manches wird auch fehlen.

Ein nichtgetaufter, aber interessierter Jugendlicher fragte neulich den Kaplan, als er
zum ersten Mal einen katholischen Gottesdienst erlebte: ,Warum gehen die alle nach
vorne?“ Er verstand einfach den Kommuniongang nicht.

Manche unserer ,guten Werke“ existieren neben der Gemeinde und erscheinen gar
nicht als Ausdruck der Gemeinde. Dies gilt manchmal sogar auch fur die
Kindergarten, noch mehr fir die Krankenhauser und viele Einrichtungen der Caritas.

Darum stellt sich ganz zentral die Frage:
Was ist Kirche?
Was ist missionarische Kirche?
Wollen wir missionarische Kirche leben?
Und: Wie kommen wir dahin?

3. Was ist Kirche?

Der Begriff Kirche hat bis in die Wortgestalt hinein mit Jesus Christus zu tun. Im
Hintergrund steht das griechische Wort ,kyrios“. Das deutsche Wort Kirche wie
ubrigens auch das englische Wort ,church® ist von kyrios abgeleitet und hiel3
ursprunglich im Griechischen ,kyriake®. Kyriake bezeichnet eine Gemeinschaft oder
auch eine Versammlung, die auf den kyrios, also auf Jesus Christus als den kyrios
bezogen ist.

Der Begriff kyrios im NT kommt aus dem griechischen AT. Bei der Ubersetzung der
hebraischen Bibel ins Griechische, dies geschah etwa um das Jahr 100 vor Christus

4



-5-

in Alexandrien, standen die Ubersetzer vor der Frage, wie sie den Gottesnamen
~Jahwe"“ Ubersetzen sollten. Als Juden sprachen sie ja diesen Namen nicht aus und
sagten statt dessen ,,Adonai“, was wir heute mit ,HERR" Ubersetzen. In Alexandrien
setzte man dann tatsachlich in der Schrift, wo Jahwe stand, den Namen ,kyrios“ ein,
was auf Deutsch ,HERR" bedeutet. kyrios meint also zunachst Gott selbst, also
Jahwe, der sich im Alten Testament dem Volk Israel, angefangen bei Mose, offenbart
hat. Im Neuen Testament wird dieser Titel kyrios auf Jesus angewandt. Dies sehen
wir ganz deutlich in den Osterberichten, wo Jesus mit dem Namen kyrios/HERR
angesprochen wird - ein Hinweis darauf, dass die Gemeinde verstanden hat, dass
Jesus von Jahwe kommt und Gottes Sohn ist. Viele Osterberichte enthalten Satze
wie: Es ist der Herr — mein Herr und mein Gott — Herr Jesus (Vgl Joh 21, 7; Joh 20,
28; Apg 7, 59-60).

Ganz beeindruckend die Begegnung der Junger in Galilaa auf dem See, wo Jesus
am Ufer steht und Johannes zu Petrus sagt: ,Es ist der Herr” (Joh 21, 6). Als die
Junger erfahren, dass der Herr am Ufer steht, springt Petrus ins Wasser und die
anderen folgen ihm mit dem Boot. Auf einmal wird Jesus die Mitte dieser kleinen
Gruppe. Dieses ,Kommen*“ Jesu vom Rand in die Mitte kennzeichnet meiner Ansicht
nach das Kirche-Sein. Kirche ist eine Gruppe von Menschen, in deren Mitte der
auferstandene Christus lebt, es sind Menschen, die diesen Christus erkannt haben
und sich auf Ihn beziehen wollen. Es sind Menschen, die begriffen haben, dass
Jesus fur sie gestorben und auferstanden ist. Wer Jesus sozusagen annimmt als
seinen Erldser und Herrn — Jesus herrscht also nicht, sondern er dient und ist unten
(vgl. Phil 2, 6ff)— wer diesen unten seienden Jesus als Herrn annimmt, der ist auf
diesen Herrn bezogen und wenn dies mehrere gemeinsam leben und erleben, dann
sind sie auf diesen Herrn bezogen und werden Kyriake, Kirche.

Kirche ist also gelebte Beziehung zu Jesus Christus,

zu Jesus Christus,

zu seiner Person,

zu seinem Wort,

zu seinem Tod

und zu seiner Auferstehung.

Wo diese lebendige Beziehung zu Jesus Christus gelebt wird, passiert etwas, da
empfangt der Glaubende und die Gemeinde den Geist Jesu. In diesem Geist kann
sie rufen: Abba, Vater (Gal 4, 6) und tritt damit in die Grundorientierung Jesu zum
Vater ein. . Und in diesem Geist findet sie eine ganz neue Freiheit und Beziehung
zum Bruder und zur Schwester in der Gemeinde.

4. Was bringt das Kirche-Sein?

Wo die Kirche sich in diesem Sinn konstituiert hat, dass Menschen ganz auf Jesus
Christus bezogen sind und auf ihn hin leben, sozusagen sich an ihm verlasslich
orientieren und wo die Menschen den Geist Jesu empfangen, da erleben diese
Menschen eine neue Freiheit. Es ist eine Freiheit, die zum Dienst flhrt, zur Liebe, ja
zum Nachsten hinfuhrt. Menschen, die Kirche sind, lassen sich von Gott in den
Dienst nehmen und sie lassen sich zu den Menschen senden.



-6-

Man konnte sagen, dass diese Christus-Beziehung, die gleichzeitig eine Kirchen-
Beziehung ist, ein neues Menschsein freisetzt - eine absolute Liebe in Freiheit (vgl. 1
Kor 13 — das Hohelied der Liebe).

Es ist also auch menschlich ein grof3er Gewinn, Jesus Christus kennen zu lernen
(Phil. 3).

Dieses Freiheitsempfinden, dieses Neuer-Mensch-Sein, hat der 1994 verstorbene
Aachener Bischof Dr. Klaus Hemmerle in einem klassischen Text beschrieben:

,Frei ist der Mensch,
der den Tod hinter sich
und das Leben vor sich hat,

der nicht zu vergessen braucht,
weil ihm vergeben ist
und er vergeben hat,

der vor nichts zu fliehen braucht,
weil er durch verschlossene Tiren kommen
und uber Abgrinde gehen kann,

der sich nicht zu angstigen braucht,
weil er immer unterwegs ist
zu einem und mit einem,
der ihn grenzenlos liebt.

frei ist der Mensch, der zu allen offen ist,
weil er alle
in sein Herz geschlossen hat.

frei ist der Mensch,
der jenseits der Wunde lebt:
der dsterliche Mensch®.

Dieses Neuer-Mensch-Sein, diese tiefe Freiheit, die dem Christen geschenkt wird, ist
das eigentlich Ausstrahlende an der Kirche. Dieses Ausstrahlende wird Menschen
anziehen.

Daraus ergibt sich fiir die Arbeit an einer missionarischen Gemeinde:
Wir miissen das Kirche-Sein starken.

Es gilt also, das Kirche-Sein zu entwickeln.

Es gilt, einen ganz neuen Blick auf Jesus Christus zu werfen und sich in ihm zu
verblunden.

Wer von diesem Christus beruhrt wird, wird sagen konnen:
Jesus, Du bist mein Herr,
Dir verdanke ich mein Leben,



Deinen Tod nehme ich an
Deine Auferstehung will ich leben.(Vgl Phil 3, 10-11).

In den grofl3en Heiligen finden wir Vorbilder flr diese Christusbeziehung und dieses

Kirche-Sein: Franziskus von Assisi (Begegnung mit dem Wort)
Charles de Foucauld (Entdeckung der Eucharistie), Edith Stein,
Sophie Scholl, Dietrich Bonhoeffer, Alfred Delp, F.X.Nguyen van Thuan.

TEIL 2

5. ,Missionarisches Kirche-Sein“ durch eine gute Feier der Eucharistie

Schon Paulus hat sich Uber die rechte Feier des Herrenmahls, wie er die Eucharistie

nennt, Gedanken gemacht.

Anlass flr seine deutlichen Worte im 1. Korintherbrief, geschrieben um das Jahr 55,

sind die erheblichen Missstande in seiner Gemeinde. Ausgangspunkt fur seine

Uberlegungen ist die Uberlieferung: ,Denn ich habe vom Herrn empfangen, was ich
euch dann uberliefert habe: Jesus, der Herr, nahm in der Nacht, in der er ausgeliefert
wurde, Brot, sprach das Dankgebet, brach das Brot und sagte: Das ist mein Leib fiir
euch. Tut dies zu meinem Gedé&chtnis! Ebenso nahm er nach dem Mahl den Kelch

und sprach: Dieser Kelch ist der neue Bund in meinem Blut. Tut dies, so oft ihr
daraus trinkt, zu meinem Gedé&chtnis!“ (1 Kor 11, 23-25).

Im Laufe der Jahre hat die Kirche die Urform erweitert und hat langsam die Form der

Messe geschaffen, die wir heute als Eucharistie feiern.

Vereinfacht gesagt, kdnnte man sagen: Die Kirche hat die Eucharistie in einen
geistlichen Raum hineingestellt, in den Raum der lebendigen Gegenwart Jesu
Christi. Dies kénnen wir deutlich auch an der heutigen Gestalt des romischen
Messritus erkennen:

Viermal sagt der Priester ,der Herr sei mit euch®, und die Gemeinde antwortet
,2und mit Deinem Geiste“; dieser vierfache Grul} dient der Versammlung im
Namen Christi, wodurch die Gegenwart Jesu unter den Feiernden moglich
wird. Interessant ist, dass die Brasilianer heute sagen: ,Priester: der Herr ist
mit euch! Gemeinde: Er ist in unserer Mitte!*

Zur Messe gehort ferner das Ausraumen der inneren Widerstande gegen Gott:
- Vergebung der Stinde (Schuldbekenntnis, Lamm Gottes),
- Ausraumen von Streit, Spannungen und Aggressionen, ja auch von
Feindschaft ( der Friedensgrul})

Die Versammlung wird in-formiert durch das Wort Gottes:
- Lesung, Evangelium, Predigt
- Das Ziel: das Horen und Aufnehmen des Wortes, um durch
das Wort Gottes innerlich angereichert und verwandelt zu werden.

Die Offnung fiir die Welt: durch die Fiirbitten

In diesen geistlichen Raum wird dann das Gedachtnis/dieAnamnese des
Todes und der Auferstehung Jesu gestellt.



-8-

o Es kommt zur Konsekration von Brot und Wein zum Leib und Blut

Christi.

o Es kommt zur Austeilung der Gaben an diese Gemeinde.

o Wer jetzt den Leib des Herrn empfangt und das Blut trinkt, wird

seinerseits in eine neue Lebensform hinein genommen,
er wird namlich Leib Christi.

Auch darauf verweist Paulus im ersten Korintherbrief :

,Ist der Kelch des Segens, uber den wir den Segen

sprechen, nicht Teilhaber am Blut Christi? Ist das Brot, das wir
brechen, nicht Teilhaber am Leib Christi? Ein Brot ist es. Darum
sind wir Viele ein Leib; denn wir alle haben Teil an dem einen
Brot (1 Kor 10,16-17)."

Erneute Austeilung des Leibes Christi beim ,lte — missa est*:
Dieser sozusagen aktuelle Leib Christi, der durch die
Kommunionausteilung unter den Glaubigen entstanden ist, wird
seinerseits auch wieder ausgeteilt. Dies geschieht scheinbar am
Ende des Gottesdienstes, am Ende der Messe mit den Worten:
Geht hin in Frieden. Wenn wir in den lateinischen Text gucken,
heillt es dort aber: ,Ite missa est”. Dies musste eigentlich besser
Ubersetzt werden: Geht — jetzt ist Sendung!

Diese Sendung, das Wort ,missa“ ist ein mittelalterliches Wort fur
Mission, hat sogar unserer Messe den Namen gegeben.

Im Klartext heiBBt dies: Das Ende der Messe ist in Wirklichkeit
ihr Hohepunkt. Die Gemeinde wird ausgeteilt. Der aktuelle Leib
Christi, die Glaubigen, wird hinaus gesandt in die Welt zu den
Menschen. Die hl. Messe als solche ist missionarisch.

Eucharistie werden/sein fur andere:

Die Menschen, die die Eucharistie empfangen haben, werden
gleichsam ihrerseits selber zur Eucharistie, zum Lebensboten flr
andere. So kann eine Hausfrau und Mutter Kommunion /
Eucharistie sein fur ihre Kinder, vor allen Dingen auch fir die
Jugendlichen, die oft nicht mehr an den Gottesdiensten teilnehmen.
Statt sich Uber das Fehlen ihrer Kinder zu argern, kénnte die Mutter
mit Freude diese empfangene Liebe Gottes in ihre Familie
hineinbringen.

Damit ergibt sich: In der Eucharistie steckt also eine missionarische Dynamik.
Diese ist so stark , dass jemand sogar bereit werden kann, sich von anderen ganz in
Anspruch nehmen zu lassen, wie Jesus es ja auch tut.

An dieser Stelle stellt sich die Frage, ob unsere Gemeinden, Priester und Laien,
heute wirklich eucharistiefahig sind und ob wir uns darauf vorbereiten, sinnvoll und
fruchtbar die Eucharistie zu empfangen. Dann namlich wirde sich die Frage stellen,
was wir tun kdnnen, dass der Einzelne empfangsfahig wird fur Christus,

dass er wandlungsfahig wird fir den Leib Christi und
dass er dann auch verschenkbar wird an die Menschen,
zu denen ihn der HERR sendet..



6. Missionarische Gemeinde ,,in vielen kleinen Gemeinschaften

Was lernen wir daraus fur unser missionarisches Tun? Die Kraft der Eucharistie
hangt an der Entwicklung des Geistlichen Raumes der Kirche, der Versammlung im
Namen Christi. Diese Versammlung im Namen Christi musste durchgehend
wesentlich starker in der Kirche entdeckt und gelernt werden. Die von manchen nicht
so hoch bewerteten Wortgottesdienste sind dafur eine starke Hilfe. Dort lernt die
Gemeinde, Christus im Wort zu begegnen und ihn im Wort aufzunehmen und sich im
Namen Jesu Christi zu versammeln und sich auf Christus hin zu orientieren.
Kreuzwegandachten, BuRandachten, Bibel teilen, Gebetsgottesdienste,
Eucharistische Anbetung in der Kirche — bis zum Gebet des Rosenkranzes — kdnnen
bewusst genutzt werden, um diesen geistlichen Raum entstehen zu lassen, um diese
Versammlung im Namen Jesu zu erfahren und einzulben.

Selbst wenn heute weniger Eucharistiefeiern moglich sind, wird die jeweilige
Eucharistiefeier, wenn sie in dieser Art Versammlung eingebettet ist, eine Tiefe
entfalten, die dann ihrerseits eine missionarische Wirkung haben wird. Die
Eucharistie kann tatsachlich seltener gefeiert werden, wenn der geistliche Raum da
ist.

So bekommen dann auch die so genannten Grundfunktionen der Kirche eine neue
Ausrichtung. Alles, was mit der Liturgie zu tun hat, soll dann helfen, dass der
geistliche Raum entwickelt wird, in dem Jesus gegenwartig ist.

Die Caritas hat dann die Aufgabe in ganzheitlichem Sinne, geistig und leiblich, mit
den anderen, vor allen Dingen mit den Notleidenden zu teilen.

In der Katechese, die ebenfalls in diesem geistlichen Raum stattfindet, geht es dann
um den Austausch im Glauben, damit die Gnadengaben, die Einzelne empfangen
haben, mitgeteilt werden, und dass dabei dann auch in klarer und gultiger Weise der
Glaube verkundet werden kann.

Es fallt auf, dass gerade auch neuere Geistliche Gemeinschaften das Kirche-Sein
entdeckt haben, ausgehend von dem Wort: ,Wo zwei oder drei in meinem Namen
versammelt sind, da bin ich in ihrer Mitte* (Mt 18,20).

Die Jerusalemgemeinschaft versammelt in ihrer Gemeinschaft Priester,
gottgeweihte Frauen und die Ehe als Sakrament bewusst lebende Eheleute. Sie
bieten in der Stadt Paris, etwa in St. Gervais, eine kirchliche Prasenz an. Da alle
arbeiten gehen, kénnen die einzelnen pro Woche nur einige Stunden flur diese
Prasenz anbieten, wo sie sich in einer bestimmten Kirche aufhalten, zum Gesprach
zur Verfigung stehen und eine wirklich gut gestaltete Liturgie feiern.

Bei der Gemeinschaft Emmanuel haben wir genau das Gegenteil. Sie ,schwarmen®
aus und gestalten Stadtmissionen, wie kurzlich in Brussel (2006), in Paris (2005)
oder in Wien (2004), wo ehrenamtliche Laien aufgrund unbezahlten Urlaubs, den sie
sich genommen haben, 14 Tage in der jeweiligen Stadt sehr viele Menschen
zuhause besucht haben und diese dann zu Veranstaltungen einluden. Hier konnten
viele diese Christus-Prasenz besonders erleben und einer neuen, inneren Freiheit
als Mensch und Christ begegnen.



-10 -

7. ,,Fur andere da“

Eine missionarische Kirche/Gemeinde ist zunachst dadurch missionarisch, dass sie
fur andere da ist: Damit sind einzelne und Gruppen gemeint. Ohne ein Wort zu
sagen, dient sie der Gesellschaft, dient sie den Menschen. - etwa im Kindergarten,
im Besuchsdienst im Krankenhaus, in der Begleitung von Sterbenden im Hospiz oder
auch in der sorgfaltigen Begleitung von trauernden Familien und dem Begrabnis der
Toten. Dies kann sich auch ausdricken in Schulen und Bildungshausern bis hin auch
zu Pfarrfesten. Gerade im Krankenhaus und in der Schule waren bisher die Orden
gefragt. Sie konnten tatsachlich diesen geistlichen Raum fast von selbst garantieren,
in dem dann der konkrete Dienst fur Schule und Krankenhaus stattfinden konnte und
dadurch christlich, das heif3t auch missionarisch gepragt war.

Da die Orden immer mehr abnehmen, kommt die Aufgabe der christlichen
Gestaltung unserer Hauser auf die Gemeinden und Ehrenamtlichen zu. Viele unserer
Ehrenamtlichen sind in dieser Hinsicht manchmal Gberfordert weil sie nicht gelernt
haben, den geistlichen Raum aufzubauen. Auch hier gilt das ganz einfache Prinzip:
Noch vor der Nachstenliebe muss der geistliche Raum stehen.

Umgekehrt gilt aber auch, dass in den Werken der Nachstenliebe viele mitarbeiten
konnen, die vielleicht keine bewussten Christen sind und auch noch nicht in diesem
klaren Sinn einen geistlichen Raum in den Blick nehmen kénnen. Manche werden
durch Mitarbeit in einem Hospiz oder in einer Krankendienst-Besuchsgruppe den
Glauben an Jesus Christus entdecken und die dadurch gegebene Freiheit schatzen,
so dass auch sie selber sich auf den Weg der Nachfolge begeben, also ins
Erwachsenenkatechumenat gehen.

Ich denke an einen katholischen Lehrer, der mit seiner evangelischen Kollegin, beide
waren Religionslehrer an einer Hauptschule, sich verbundeten, gemeinsam in der
Schule nach dem Evangelium zu leben. Sie trafen sich jeden Tag zu Beginn der
groRen Pause. Ein kleines Gebet liefld sie zu einem Raum einer verborgenen
Christus-Prasenz werden. Von daher wollten sie zu den Menschen gehen, das heil3t
zu den Schulern, gerade zu den Schulern, die unbequem, frech und aggressiv
waren. So trugen sie dazu bei, dass die Aggressionsbereitschaft unter den Schilern
deutlich abnahm. Dies fiel am Jahresende in der Abschlusskonferenz sogar dem
Leiter der Schule auf, der sich das nicht erklaren konnte — die beiden aber wussten,
woran es gelegen hatte. Und dann konnten sie auch ein Wort sagen und das
erklaren. Wenn unser Wort aus dem Grund des ,Fur andere Dasein® erfolgt, dann
wird das Wort kraftig und lebendig sein.

8. ,,Selbstbewusst und glaubwiirdig*

Eine missionarische Seelsorge lebt davon, dass es Christen und Christinnen gibt, die
gelernt haben, sich im Namen Jesu zu versammeln, und die sich der Freiheit und
des beglickend Neuen am Christ-Sein (vgl. Text von Klaus Hemmerle) bewusst
geworden sind.

10



-11 -

Um dies zu erreichen, braucht es in der Kirche heute eine besondere
Erziehungsarbeit. Die vielen Ehrenamtlichen, die unser eigentlicher Schatz sind,
brauchen eine Hinflhrung zu diesem echten Selbstbewusstsein als Christ, so dass
sie sagen konnen, wer sie als Christ und als Christin sind.

Hier kommt auch das neue Paradigma der Freundesgemeinschaft Jesu ins Spiel. Es
braucht eine spirituelle Formung der Ehrenamtlichen in Gemeinden, geistlichen
Gemeinschaften und Verbanden auf die Communio mit Jesus Christus hin und auf
die Gemeinschaft untereinander.

Wir brauchen heute einen bestimmten Typ von Christen, der etwa folgendermalen
sich charakterisieren lasst:

Es ist ein Mensch,

der die Entscheidung fur Gott getroffen hat,

der sich an Jesus Christus in den wesentlichen Bereichen des Lebens
orientiert,

der Kirche wird und mit der Kirche lebt

und der sich einbinden lasst in kleine Gemeinschaften (Verband,

Jugendgruppe, geistliche Gemeinschaft, Familienkreis),

oder in festem Kontakt zu einem Kloster oder einem Orden steht.

Bei diesem Erziehungsprozess von Christen ergeben sich Entwicklungsstufen, die in
dem Schreiben der deutschen Bischofe Nr. 68 ,Zeit zur Aussaat — Missionarisch
Kirche sein“ (Bonn, 26.11.2000) auf den Seiten 15 — 32 beschrieben sind. Hier
werden folgende Stufen einer missionarischen Verkindigung beschrieben:

- Zeugnis des Lebens

- Zeugnis des Wortes

- Zustimmung des Herzens

- Eintritt in eine Gemeinschaft von Glaubigen

- Beteiligung am Apostolat — selbst in die Sendung eintreten

Hier werden Schritte aufgenommen, die bereits Papst Paul VI. in seinem Schreiben
.-Evangelii nuntiandi“ (1975) veroffentlicht hat.

Diese Erziehungsarbeit kann besser in groleren Gemeinderaumen geleistet werden.
Darum bietet die Bildung von Pfarreiengemeinschaften oder auch die Fusion fur
dieses Anliegen eine besondere Chance. Dann kdnnen namlich Krafte, die an dieser
Erziehungsarbeit mitarbeiten, zwischen den Gemeinden ausgetauscht werden.

Bei einer Fusion entwickelt sich zudem oft auch ein grof3eres Team. Falls dieses
Team seinerseits die Communio lebt und sich als kleine Gemeinschaft versteht, also
als einen Geistlichen Raum, in dem Christus die Mitte bildet, dann liegen beste
Voraussetzungen fur eine missionarische Seelsorge vor.

L,Damit eine missionarische Kirche ,auf Sendung gehen* und ,ihr Programm® in die
Gesellschaft hinein ausstrahlen kann, braucht es ,geistliche Sendestationen®. Dies
sind lebendige Gemeinschaften und Gemeinden, die den christlichen Glauben
tiberzeugend vorleben. Unsere Pfarreien werden manchmal als eng, als kaum
innovativ und wenig missionarisch erlebt“— \Vgl. Aufbruch mit Vision, Leitfaden zur
Zusammenfuhrung von Pfarrgemeinden im Offizialatsbezirk Oldenburg, Vechta
2005,S. 9.

11



-12 -

In diese Richtung zielte Johannes Paul Il., als er in seinem Apostolischen Schreiben
,Novo millennio ineunte® Nr. 43 zur Formung der Gemeinden und ihrer Mitglieder
nach den Prinzipien einer Spiritualitat der Gemeinschaft aufgerufen hat (Anhang 1).

9. ,,Und mit Nachwuchs*

Far manche erscheint der Hinweis ,und mit Nachwuchs® etwas abrupt angehangt.
Es ist tatsachlich so, dass wir heute kaum Nachwuchs erwarten. Um so wichtiger ist
es, die Sorge um geistlichen Nachwuchs ganz ernst zu nehmen. Andernorts spricht
man sogar von einem Blndnis flr Berufungen. Dr. Andreas Tapken, Regens von
Munster, hat auf einer Konferenz, an der Bischof Dr. Reinhard Lettmannund etwa 65
Kaplane und jliingere Pfarrer teilnahmen, regionale ,Rufpunkte® ins Leben gerufen.
Diese sollen jungen Menschen (Jungen und Madchen ab etwa 16 Jahren) einen
Raum anbieten, wo sie ihren Glauben vertiefen und leben und ihre personliche
Berufung als Christin und Christ entdecken und lieben lernen.

In den Gemeinden und in den Gemeinschaften muss es wieder normal werden, fur
Priesterberufe und Ordensberufe zu beten. Zu regelmalligen Gebetsstunden oder
Furbitten im Sonntagsgottesdienst muss auch eine vertiefte Wertschatzung des
geistlichen Berufes in den Familien und bei den Ehrenamtlichen wachsen.

10. Abschluss

Die Vision, die wir heute naher betrachtet haben bietet echtes Potential fiir eine
Erneuerung der Seelsorge in Deutschland.

Wenn der personliche Christusglaube des einzelnen sich in einem
verlasslichen geistlichen Raum entfaltet, dann sind wir nicht mehr weit entfernt
von einer missionarischen Seelsorge, dann bereiten missionarische
Gemeinden eine gute Zukunft fir die Kirche in unserem Land.

Anhang 1
Eine Spiritualitdt der Gemeinschaft

4.3 Die Kirche zum Haus und zur Schule der Gemeinschaft machen, darin liegt die
grol3e Herausforderung, die in dem beginnenden Jahrtausend vor uns steht, wenn
wir dem Plan Gottes treu sein und auch den tiefgreifenden Erwartungen der Welt
entsprechen wollen.

Was bedeutet das konkret? Auch hier konnte die Rede sofort praktisch werden, doch es
ware falsch, einem solchen Anstol3 nachzugeben. Vor der Planung konkreter Initiativen gilt
es, eine Spiritualitit der Gemeinschaft zu férdern, indem man sie Uberall dort als
Erziehungsprinzip herausstellt, wo man den Menschen und Christen formt, wo man die
geweihten Amtstrager, die Ordensleute und die Mitarbeiter in der Seelsorge ausbildet, wo
man die Familien und Gemeinden aufbaut. Spiritualitdt der Gemeinschaft bedeutet vor allem,
den Blick des Herzens auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit zu lenken, das in uns wohnt und
dessen Licht auch auf dem Angesicht der Brider und Schwestern neben uns
wahrgenommen werden muss. Spiritualitdt der Gemeinschaft bedeutet zudem die Fahigkeit,
den Bruder und die Schwester im Glauben in der tiefen Einheit des mystischen Leibes zu
erkennen, d. h., es geht um ,einen, der zu mir gehdrt®, damit ich seine Freuden und seine
Leiden teilen, seine Winsche erahnen und mich seiner Bedirfnisse annehmen und ihm

12



- 13-

schlieBlich echte, tiefe Freundschaft anbieten kann. Spiritualitdt der Gemeinschaft ist auch
die Fahigkeit, vor allem das Positive im anderen zu sehen, um es als Gottesgeschenk
anzunehmen und zu schatzen: nicht nur ein Geschenk fiir den anderen, der es direkt
empfangen hat, sondern auch ein ,Geschenk fur mich®. Spiritualitdt der Gemeinschaft heif’t
schliel3lich, dem Bruder ,Platz machen® kénnen, indem ,einer des anderen Last tragt* (Gal
6,2) und den egoistischen Versuchungen widersteht, die uns dauernd bedrohen und
Rivalitat, Karrierismus, Misstrauen und Eifersichteleien erzeugen. Machen wir uns keine
lllusionen: Ohne diesen geistlichen Weg wurden die dufleren Mittel der Gemeinschaft recht
wenig nutzen. Sie wirden zu seelenlosen Apparaten werden, eher Masken der
Gemeinschaft als Moglichkeiten, dass diese sich ausdriicken und wachsen kann.

aus: Novo millennio in eunte in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 150,
Bonn, 6. Januar 2001, S. 39 — 40

Anhang 2 : Das missionarische Gesicht der Pfarreien

In diese Richtung denken beispielsweise die italienischen Bischofe in ihrem
Beschluss ,Das missionarische Gesicht der Pfarreien“ vom 17. Mai 2004:

,Ein neues Nachdenken ist gefordert, Gber die Austibung des priesterlichen Dienstes
und des Dienstes des Pfarrers. Die Zeit der autonomen Pfarrei ist zu Ende. Zu Ende
ist auch die Zeit des Pfarrers, der seinen Dienst ganz fur sich allein tut. Eine Pfarrei,
die sich auf die Seelsorge der Glaubigen beschrankt, wird dem Evangelium nicht
gerecht. Wenn das richtig ist, dann mul} sich auch der Pfarrer den Erwartungen der
Nichtglaubenden 6ffnen und jener Christen, die sich noch an der Schwelle der Kirche
befinden®

Der Priester, der Pfarrer, der Kaplan, der Vicarius Cooperator missen sich als Teil
des Presbyteriums sehen und dariber hinaus noch mehr: mitten in einem ,Konzert*
von Diensten und Initiativen von Priestern und Laien in den Pfarreien und in den
neuen pastoralen Raumen unserer Didzese. ,Der Pfarrer wird weniger ein Mann der
Tat oder der direkten pastoralen Intervention sein® — so die italienischen Bischofe —
,sondern eine Person, die Gemeinschaft anbietet und selber Gemeinschaft lebt — das
heillt, es gehort jetzt zu seinen Hauptaufgaben, Charismen, Fahigkeiten und auch
Berufungen zu fordern und zur Mitarbeit in der Pastoral anzunehmen® .

Auszug aus: |l volto missionario delle parrocchie®, in: Il Regno, 49. Jahrgang, Nr.
950, 1. Juli 2004, Artikel 12, Seite 408 (eigene Ubersetzung).

13



	Eine Spiritualität der Gemeinschaft

