ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006

Historische Theologie und interreligioser Dialog
"...in keiner anderen als der menschlichen Gestalt ist es moglich,
daf} die Wesen mein wirkliches Sein erfahren und kennenlernen."
Matthias Benad

DaB Gott Mensch werden miisse, um den Menschen das Wesen Gottes zu offenbaren, ist kein
ausschlieBlich im Christentum verbreiteter Gedanke. Im Bhagavata Purana, einer der heiligen
Schriften der Hindus, spricht Gott Vishnu bei Gelegenheit seiner Menschwerdung als Krishna
den oben zitierten Satz. In einer immer kleiner werdenden Welt gewinnt die gegenseitige
Wahrnehmung der Religionen immer grofere Bedeutung. Meine Absicht ist es, mich im
folgenden dariiber zu @uflern, welchen Beitrag die von mir vertretene theologische Disziplin,
die Kirchengeschichte oder historische Theologie[1], dazu leisten kann, andere Religionen zur
Kenntnis zu nehmen und das Gesprich mit ihnen zu suchen. Als Bezugspunkt dient mir im
folgenden die Krishna-Verehrung [2]. Meine Ausfithrungen gliedern sich in fiinf Abschnitte:

—7Zwel Uberlieferung, wie Gott Mensch wurde.

— Problemstellung und Aufgabe der interreligiosen Begegnung.
— Historische Theologie nach ihrer geschichtlichen Seite.

— Historische Theologie nach ihrer theologischen Seite.

— Uberlegungen zum Gesprich mit anderen Religionen als Begegnung zwischen dhnlichen
GroBen.

I

Zwei Geburtsgeschichten: Die Uberlieferung von der Geburt Jesu ist in unserem Kulturkreis
prisent. Ich will in Umrissen die Geburtsgeschichte Krishnas wiedergeben, um einen
Vergleich zu erméglichen. Was in der christlichen Tradition Bethlehem ist, ist vielen
Vaishnavas, den Verehrern des Gottes Vishnu, Mathura. Die Stadt liegt 120 Kilometer
siidstidostlich von Delhi im indischen Bundesstaat Uttar Pradesh, im Heiligen Land Braj an
den Ufern der Yamuna. In Mathura kam Krishna, die 8. Inkarnation Gott Vishnus, zur Welt.
Jesus wurde geboren, als in Jerusalem der grausame Konig Herodes regierte. Dieser fiirchtete
um seinen Thron und lie alle Neugeborenen in Bethlehem toten. In Mathura war der bose
Konig Kamsa an der Macht, als Krishna zur Welt kam. Auch Kamsa stellte dem
menschgewordenen Gott nach, indem er Neugeborene toten lieB. Betrachten wir die
Uberlieferung genauer:

Vasudeva, einer der edlen Hofbeamten des Konigs Kamsa, wollte die Cousine des Konigs, die
schone Prinzessin Devaki, heirateten. Da erhielt Kamsa die Weissagung, daf} er bald sterben
werde: Das achte Kind des Hochzeitspaares werde ihn iiberwinden und téten. Um das zu
verhindern, wollte Kamsa seine Cousine Devaki noch in der Hochzeitskutsche umbringen.
Aber Vasudeva flehte um das Leben seiner Frau. Kamsa lie sich erweichen unter einer

ASVATTHA': International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 2
Historische Theologie und interreligioser Dialog

Bedingung: Vasudeva und Devaki mufiten ihr Leben im Kerker des Palastes zubringen und
jedes neugeborene Kind sofort ausliefern. — So folgten Jahre der Gefangenschaft, in denen
jedes Kind, dal} den beiden geboren wurde, dem bésen Konig iibergeben werden mufite. Dann
war Devaki zum achten Mal schwanger. Im Baghavata Purana heifit es iiber die Geburt
Krishnas:

"Um Mitternacht, als die Dunkelheit am stirksten war,
entfaltete der Herr Vishnu seine vollkommene géttliche Macht.

Wie der Vollmond im Osten ging er aus der gottingleichen Devaki hervor.

(...)
Der Herr sprach zu Devaki:

" (...) in keiner anderen als der menschlichen Gestalt ist es moglich, da3 die Wesen mein
wirkliches Sein erfahren und kennenlernen.

Nun werde ich die Gestalt eines menschlichen Sduglings annehmen.

Denke immer an mich als deinen Sohn.

Wenn du Kamsa noch fiirchtest, dann bringe mich schnell nach Gokula

und vertausche mich mit meiner Maya, die soeben von Yashoda geboren worden ist"[3].

In den letzten Zeilen wird der Weg vorgezeichnet, auf dem das neugeborene Kind gerettet
wird. Nachdem Krishna geboren war und Vishnu gesprochen hatte, 16sten sich die Ketten von
Vasudevas Hinden, die Tiiren des Kerkers taten sich auf und die Wichter fielen in einen
tiefen Schlaf. Vasudeva nahm das Kind, legte es in einen Korb und trug es aus dem Kerker.
Er verliel den Palast und eilte quer durch die Stadt hinunter zum FluB3 Yamuna. Denn Gokula,
wohin das Kind zu bringen Vishnu empfohlen hatte, liegt auf der anderen Seite des Flusses.
Als Vasudeva sich den Fluten niherte, teilten sie sich und standen links und rechts wie
Mauern. So konnte er das FluBbett trockenen Fules durchschreiten. Er kam nach Gokula zum
Haus der Yashoda, die fest schlief. Ihre soeben geborene Tochter Maya lag neben ihr.
Vasudeva vertauschte die Kinder und eilte zuriick zu seiner Frau in den Kerker. Als Kamsa
wenig spdter in den Kerker kam, um das Neugeborene, von dem er nicht wullte, daf} es
vertauscht war, zu toten, wurde es ihm weggerissen und in den Himmel entriickt. Darauf
erscholl eine Stimme:

"Der, der dich besiegen wird, lebt!"

Um das achte Kind der beiden Gefangenen doch noch zu beseitigen, schickte Kamsa seine
Schwester, die Hexe Putana, durchs Land, alle Neugeborenen zu toten. Sie rieb sich ihre
Briiste mit Gift ein und ging von Haus zu Haus, um sich den jungen Miittern als Sdugamme
anzubieten. Uberall, wo sie hinkam, starben die Sauglinge. Als sie Gokula erreichte, fand sie

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 3
Historische Theologie und interreligioser Dialog

Krishna allein vor - und sdugte ihn. Aber die Heilsenergie des gottlichen Kindes war
unendlich viel groBer als Putanas Gift: Er saugte sie leer, so daB} sie starb.

Soweit die Uberlieferung von der Geburt und der Bewahrung des gottlichen Kindes Krishna.
Fiir Horer, die mit biblisch-christlichen Erzihltraditionen vertraut sind, scheint der Bericht
von der Geburt Krishnas fremd und vertraut zugleich. Viele Einzelmotive sind aus biblischen
Erzihlungen vertraut: Der Konig, der sich durch das gottliche Kind bedroht sieht; die Geburt
mitten in der Nacht; die Frau, die das Kind zur Welt bringt; sie ist einer Gottin gleich und
wird zur Gottesgebirerin; das Kind wird in ein Koérbchen gelegt, um es zu bewahren; Ketten
fallen ab, Kerkertiiren 6ffnen sich, Wichter fallen in Tiefschlaf; bedrohliche Fluten weichen
zur Seite; unschuldige Kinder werden getotet, um die Menschwerdung Gottes riickgédngig zu
machen. Was bei der Geburtsgeschichte zu beobachten ist, gilt auch fiir den Vergleich anderer
Krishna-Uberlieferungen und Briuche mit christlicher Religiositit: Neben erheblichen
Unterschieden fallen je und je bekannte Motive ins Auge.

Im Braj, mit Zentrum im Wallfahrtsort Vrindavan, nur einige Kilometer nordlich von
Mathura, verehrt man Krishna als Kind und jugendlichen Knaben. Als siiler kleiner Junge
stiehlt er der Ziehmutter die Sahne, als fast Erwachsener Knabe hiitet er die Kiihe der
Nachbarn und treibt dabei mit den Gopis, den Kuhhirtinnen - ganz jungen, frisch verheirateten
Frauen seiner Dorfgenossen - erotische Spiele. Mit dem Ort Kurukschetra nérdlich von Delhi
ist die Verehrung des Krishna der Bhagavadgita [4] verbunden, jenes ethischen Beraters auf
dem Kampfwagen des Kriegers Ardschuna. Ardschuna muf3 mit seinen Verwandten gegen
andere Verwandte in die Schlacht ziehen und fragt danach, wie er angesichts dieses
unlosbaren Widerspruchs recht handeln konne, worauf er vom menschgewordenen Gott
belehrt wird. In Orissa dagegen verehrt man Krishna als Konig, materialisiert in einem
Gnadenbild, einer Murti. Die Grundlinien der Uberlieferung unterscheiden sich deutlich von
den Jesus-Traditionen. Gleichwohl sind mache Ahnlichkeiten in der Verehrung nicht von der
Hand zu weisen. In christlichen Kirchen verschiedener Konfessionen lassen sich, abhingig
vom historischen und kulturellen Umfeld der Gldubigen, ebenfalls ganz unterschiedliche
Aspekte beobachten, unter denen dem Sohn Gottes die Ehre erwiesen wird. Jesus kann vor
allem als Kind verehrt werden - wie z. B. in der volkskirchlichen Weihnachtsfrommigkeit
unserer Tage oder im Bambino der Aracoelikirche auf dem rémischen Kapitol [5]; er kann -
wie in der mittelalterlichen Frauenmystik oder in Zinzendorfs Briidergemeine -
Kristallisationspunkt erotischer Sehnsiichte sein; er kann am Kreuz leiden oder ebendort als
Konig triumphieren wie in gotischen oder romanischen Kreuzigungsdarstellungen; er kann als
Allesbeherrscher in Kuppelmosaiken erscheinen - wie in Dafni bei Athen - oder den Dienst
seiner Krieger fiir sich in Anspruch nehmen - wie in den Kreuzziigen oder in den néchtlichen
Exerzitien des Ignatius von Loyola; er kann auch, wie im deutschen Kulturprotestantismus
des 19. und frithen 20. Jahrhunderts, bevorzugt als ethischer Lehrer vor Augen gestellt
werden.

Mogen beim Vergleich der Verehrungsweisen der menschgewordenen Gottheit trotz mancher
Ahnlichkeiten auch die Unterschiede bei weitem iberwiegen, ldaBt sich doch ahnen, daf
Menschen, die in der Krishna-Frommigkeit aufgewachsen sind oder als Neubekehrte darin
leben - ebenso wie Christen in ihrer Uberlieferung - aus diesen Traditionen Stirkung, Trost
und Orientierung fiir ihr Leben gewinnen und zu intensiver Gottesverehrung und titiger

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 4
Historische Theologie und interreligioser Dialog

Nichstenliebe fahig sein konnen. Dabei ist nicht auszuschlieBen, daB manche von ihnen u.U.
auch zu Askese und Weltabkehr, vielleicht sogar zu Abgrenzung und Fanatismus neigen.

IL

Problemstellung und Aufgabe: In den letzten Jahrzehnten haben Kontaktmdéglichkeiten und
Berithrungen zwischen Menschen verschiedener Kulturen und Religionen sprunghaft
zugenommen. Kein Winkel der Erde bleibt mehr unbereist, keine Lebenswelt mehr
unentdeckt. Briuche und religiose Vorstellungen werden dokumentiert und erforscht. Vieles
Altiiberlieferte geht unter infolge gesellschaftlicher Modernisierungsprozesse, die sich oft im
Zeichen von Coca-Cola und Blue Jeans vollziehen, oder durch Bildersturm und den Versuch
der Ausrottung, wie wir es z.B. in Tibet erlebt haben und z.T. noch erleben. Manche
Anregungen nichtchristlicher Religionen sind in unserem Kulturkreis aufgenommen worden.
Angehorige anderer Religionen und Kulturen leben dauerhaft unter uns, z. T. in betrdchtlicher
Zahl. Die religiose Landschaft vor der eigenen Haustiir hat eine noch nie erreichte Vielfalt
angenommen, und die Differenzierung geht weiter. Dennoch werden selbst grundlegende
Uberlieferungen anderer Religionen - wie die eben vorgetragene - von AuBenstehenden kaum
zur Kenntnis genommen. Das sollte zu Denken geben, sind doch mit solchen Uberlieferungen
Vorginge verbunden, die tief ins Innere der Menschen hineinreichen und in Liedern, Gebeten
und Riten ihren Ausdruck finden.

Diese Verankerung im tiefen Inneren der Menschen hingt damit zusammen, daf} Religion im
allgemeinen eine orientierende und integrierende Funktion hat [6]. Das gilt nicht nur fiir die
christliche Religion und nicht nur fiir theistische Uberlieferungen. Religion dient den
Einzelnen dazu, sich zwischen Vergangenheit und Zukunft, Geborenwerden und Sterben, im
Kontext von sozialen Beziehungen, Welt, Gesellschaft und staatlicher Ordnung zu deuten und
sich einen Ort zu suchen, sich womdglich einzufiigen [7]. Das ist keine leichte Aufgabe.
Frithere Gesellschaften waren einformiger und gleichbleibender als die unsere. Durch feste
Sitten oder den Zwang von Gesetzen schrieben sie ihren Mitgliedern vor, welche religio
gelten sollte, nach welcher Dogmatik und welchen Riten sie sich zu integrieren hatten. Das
geschah zum Beispiel unter der Parole "Cuius regio, eius religio”, die zweieinhalb
Jahrhunderte lang in Europa galt. Heute steht in unserer Kultur jede und jeder Einzelne vor
der Aufgabe, Ortsbestimmung und Integration individuell zu leisten. Die Lehren und Riten,
nach denen das geschieht, miissen aus einem reichen Angebot ausgewihlt werden. Religion
ist kaum mehr mit einem Zwang durch Obrigkeit oder durch Brauchtum, sondern mit dem
Zwang zur Auswahl verbunden. Darauf mufl Kirche sich mehr und mehr einstellen. Sie ist in
Sachen Religion nicht mehr Alleinanbieterin mit Monopolstellung, sondern eine unter vielen
geworden. Die Frage nach der Zukunft des Christentums als gesellschaftlicher Grofie stellt
sich als Frage danach, wie Kirche auf dem Markt der religiosen Méglichkeiten auftritt.

Das Religion eine orientierende und integrierende Funktion entfaltet, geschieht in einem
komplizierten Prozef3, der Desorientierung und Desintegration nicht ausschlieBt. Der Kontext
von sozialen Beziehungen, Welt und Gesellschaft, in dem Menschen sich orientieren miissen,
ist ihnen einerseits vorgegeben; er wird aber andererseits in seiner konkreten Gestalt von
Menschen hervorgebracht und von den Betroffenen selbst mitgeformt. Gleichwohl wird er in
der Regel als fremd, bedrohlich und weitgehend unbeeinfluBbar erlebt. Funktion von Religion
ist es, durch Riten und Belehrung die Menschen mit den Zusammenhingen auszusdhnen, in

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 5
Historische Theologie und interreligioser Dialog

denen sie existieren. Eine zentrale Bedeutung haben dabei lebensbegleitende Riten im
Zusammenhang von Geburt, Erwachsenwerden, Heirat, und Tod. Religion befihigt dazu, zu
ordnen, sie stiftet Sinn, hilft Krisen durchleben, stabilisiert Gefithle und motiviert zum
Handeln. Das kann auch so geschehen, dal} sie bei Menschen die Bereitschaft weckt, sich von
der Welt loszusagen [8] oder aus ihr zu scheiden. Religion integriert Einzelne in grofere
Zusammenhinge, aber nicht unbedingt im Ausgleich mit den Mitmenschen. Religion kann
auch zerstorerische Krifte verstirken und zum Ausbruch bringen. Die integrative Funktion
von Religion kann mit ihrem Gegenteil einhergehen, Desintegration hervorbringen. Die
Geschichte des Christentums bietet hierfiir viele Beispiele, ich nenne als ein markantes jenen
ProzeB3, in dem sich die abendldndische Christenheit vor 900 Jahren unter der geistlichen
Fithrung des Papsttums zum Kreuzzug zusammenschloB3. Die andere Seite dieser Integration
des lateinischen Westens nach innen war die Aggression nach auflen, gegen Muslime, Juden,
Orthodoxe.

Nichtchristliche Religionen werden in unserer Kultur vor allem unter drei Gesichtspunkten
zur Kenntnis genommen werden:

1. Sie sind durch Zuwanderung so stark vertreten, daf sie nicht mehr ignoriert
werden konnen, etwa wenn sie ein Kultgebdude errichten wollen, daf} vielleicht durch
ein Minarett von aufen als solches erkennbar ist.

2. Sie machen irgendwo auf der Welt durch spektakuldre militédrisch-politische
Aktionen auf sich aufmerksam, die durch die Medien gehen. Dann taucht in der Regel
die ebenso richtige wie nichtssagende Mitteilung auf, es handle sich um radikale
Fundamentalisten.

3. Sie treiben unter uns Mission - in traditioneller Ausprigung oder als "neue
religiose Bewegungen". Die GroBkirchen reagieren darauf gewohnlich durch ihre
Weltanschauungs- oder Sektenbeauftragten, die sich als eine Art religidse
Verbraucherberatung anbieten und offentlich vor allem vor Scharlatanerie und
Verfithrung warnen, was bisweilen auch notig ist. Nur selten lassen sich aber neben
Warnungen auch Ansitze zu konstruktivem Dialog beobachten.

Da sich mit religiosem Denken, Fiihlen und Handeln immer wieder enorme politische und
soziale Energien verbinden [9], sollte das Verhiltnis zu anderen Religionen in hoherem Malle
als bisher zum Gegenstand theologischer Reflexion und zum Bestandteil theologischer
Ausbildung gemacht werden. Pfarrerinnen und Pfarrer der groen Kirchen haben in unserer
Kultur seit Jahrhunderten die offentliche Aufgabe iibertragen bekommen, bei der Gestaltung
des religiosen Lebens maBgeblich mitzuwirken. Die Religionsgesellschaften haben den in der
Verfassung garantierten Status von Korperschaften offentlichen Rechts. Die ererbten
volkskirchlichen Strukturen mit ihrem besonderen rechtlichen Status sollten von den Kirchen
schon aus gesellschaftlicher Verantwortung heraus bewuf3t gepflegt und dazu genutzt werden,
eine Atmosphire des irenischen Dialogs zwischen den Religionen zu schaffen, einschlielich
der neuen religiosen Bewegungen. Pastorinnen und Pastoren sollten durch ihre Ausbildung in
die Lage versetzt werden, in einen solchen irenischen Dialog einzutreten.

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 6
Historische Theologie und interreligioser Dialog

Es gibt historische Vorbilder solcher Anniherung: Zwischen den christlichen Konfessionen in
Europa konnen wir einen Lernproze3 durch Jahrhunderte hindurch beobachten. Er begann, als
das erwihnte "Cuius regio, eius religio" noch Reichsgesetz war und in vielen Territorien die
konfessionelle Geschlossenheit als politisches Ziel galt. Es war besonders in der Geschichte
der Deutschen ein langer und miithsamer Weg, daf erst Lutheraner und Reformierte, dann
auch Protestanten und Katholiken und schlielich sogar Christen und Juden lernten, in einem
Staatswesen zusammenzuleben, ohne dafl die je schwichere Gruppe von vornherein vom
GenufB3 bestimmter Rechte ausgeschlossen wurde. Die Kultur des friedlichen Neben- und
Miteinanders ist aber stets gefdhrdet. Sie konnte in den Krisenzeiten nach 1929 binnen
weniger Jahre beseitigt werden.

Historische Theologie kann zum irenischen Neben- und Miteinander einen Beitrag leisten. Sie
kann das tun einerseits in ihrer historischen, andererseits in ihrer theologischen Funktion. Von
beiden Funktioen soll anschlieBend die Rede sein, um danach auf die Bedeutung beider
Funktionen fiir das Gesprich mit anderen Religionen einzugehen. Wir wenden uns zuerst der
historischen Funktion zu.

I1I.

Historische Theologie nach ihrer historischen Funktion: Kirchengeschichte ist nach ihrer
historischen Seite Religionsgeschichte des Christentums. Sie unterscheidet sich nicht
prinzipiell von anderer Religionsgeschichtsschreibung, etwa des Islam oder des Hinduismus.
Sie erforscht und stellt die Geschichte der sichtbaren christlichen Kirchen, ihrer Lehren,
Personen, Bewegungen und Institutionen dar. Sie beschéftigt sich mit ihren vielféltigen Riten
und Frommigkeitsformen. Sie widmet sich den religiosen Bewegungen, die innerhalb oder
auBerhalb der kirchlichen Institutionen wirkten, z.T. von den GroBkirchen separiert oder in
Opposition zu ihnen. Sie hebt Stirken hervor, deckt Schwichen auf, nennt Irrtiimer,
verschweigt nicht Fehlentwicklungen und Katastrophen. Sie erinnert die kirchliche
Gegenwart an vergangene, oft auch vergessene Realisierungen und Entwiirfe christlichen
Glaubens, Denkens, Lebens und Handelns, an gelungene und milungene gleichermaf3en.

Historische Theologie soll die vergangenen Zusammenhinge von Glauben und Leben je und
je wieder vor Augen zu stellen. Sie soll dem im Nachhinein ungeschichtlich-abstrakt
erscheinenden theologischen Denken derjenigen, die vor uns waren, die historische
Dimension zuriickgeben und die einstige Brisanz wenigsten ahnen lasssen, indem sie die
vergangenen Lebensverhiltnis in Erinnerung bringt, in denen geglaubt, gezweifelt und
theologisch gedacht wurde. Als die Geschichte der theologischen Denktraditionen
(Theologiegeschichte) allein ist das kaum zu leisten. Neben Personen und Denktraditionen
miissen Institutionen, materielle Gegebenheiten, soziale Prozesse und, wenn méglich, auch
die mehr oder weniger fromme Psyche fritherer Menschen in den Blick genommen werden.
Dazu ist interdisziplindres Vorgehen unerldBlich, innerhalb der theologischen Disziplinen und
iiber die Grenzen der Theologie hinaus.

Historische Theologie fiihrt bisweilen auch Uberraschendes vor Augen: Religiose Schauspiele
unter Beteiligung der Bevdlkerung einer ganzen Stadt; extensive Ostertdnze in
mittelalterlichen Kollegiatskirchen, so dal die Bischofe mifltrauisch wurden; ekstatische
Verziickung asketischer pietistischer Gemeinschaften bei der Feier des Abendmabhls, in denen

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 7
Historische Theologie und interreligioser Dialog

das Herrenmahl als korperliche Vereinigung des himmlischen Briautigams mit der erwihlten
Braut erlebt und als Ineinanderflieen der Sifte beschrieben wurde. Dabei handelt es sich um
geschichtlich gewordene Formen christlichen Kultes. Was davon als Anregung fiir die
religiose Praxis der Gegenwart dienen kann, darf iiberlegt werden. Haben religitse
Schauspiele der Vergangenheit etwas mit Bibliodrama gemeinsam? Darf in Sakralrdumen
ekstatisch getanzt werden? Wie steht es mit religioser Erotik? Historische Theologie leistet
ihre Erinnerungsarbeit im Hinblick darauf, dal3 Kirche heute verantwortlich gestaltet und
geleitet werden muf3 [10]. Dabei gibt sie die Hoffnung nicht auf, dal Menschen aus der
Geschichte lernen konnen.

IV.

Historische Theologie nach ihrer theologischen Funktion: Aufgabe der Kirchengeschichte in
theologischer Hinsicht ist es, stets auch zu erinnern an die prinzipielle historische
Beschrinktheit jeder Lehr- und Bekenntnisformulierung, jeder Form geistlichen Lebens und
des Kultes, jeder Kirchenverfassung, auch jeder kirchlichen Alternativbewegung - und was
dergleichen Gegenstidnde ihres Forschens sind. Sie hat eine kritische Funktion gegeniiber
jeder historischen Erscheinung von Kirche und fiihrt vor, daf§ iiberall Menschen handeln. Das
soll sie freilich stets in dem BewuBtsein tun, daB} sie selbst dieser Beschridnkung unterliegt und
ihr dasselbe widerfahren wird. Sie wird selbst kritisiert und als Geschichtsschreibung in ihrer
Vorldufigkeit und Unzulédnglichkeit vorgefiihrt werden. Historische Theologie soll nicht der
Apologie einer historischen Grofe dienen, sondern daran erinnern, daf} die wahre Kirche nicht
von Menschen, sondern von Gott erbaut und erhalten wird. Wahre Kirche ist Gegenstand des
Glaubens und Bekennens.

Inwieweit kann Historische Theologie das Wirken des Heiligen Geistes zur Sprache bringen?
Sie kann das insofern, als sie unter all den kritisch zu behandelnden Erscheinungsformen
menschlich-religiosen Tuns auf Zusammenhinge hinweist, in denen der voraussetzungslose
Zuspruch des Evangeliums - Gottes bedingungloses Ja zu den Menschen, das auch im Ja der
Menschen zueinander erscheinen kann - zum Ausdruck kommt - etwa in der schriftgeméfBen
Verkiindigung, im Spenden der Sakramente oder in der tdtigen Nichstenliebe. Aber die
Wirkung des HI. Geistes in der Geschichte kann als solche nicht Gegenstand einer
historischen Belegfiihrung sein.

Historische Theologie hat die Funktion, das Bewulltsein dafiir wach zu halten, was Karl Barth
"als gottliches Urteil iiber alles Menschliche" bezeichnet hat. Es gibt kein menschliches
Handeln in der Geschichte, das vor Gott bestehen konnte. Deshalb spricht Barth davon, da3
nicht nur "die Welt der Gotter Griechenlands oder Indiens oder die Welt der Weisheit Chinas
oder auch die Welt des romischen Katholizismus" diesem Urteil unterworfen sei. Sondern es
wird "auch unsere eigene protestantische Glaubenswelt als solche in dem umfassenden Sinn
jenes gottlichen Urteils wirklich preisgegeben"[11]. Der Gedanke aus Lied 327 Vers 8 im
Evangelischen Kirchengesangbuch trifft auch auf alle Theologie und auf jede sichtbare
Gestalt der Kirche zu: "Ach wie nichtig, ach wie fliichtig, sind der Menschen Sachen! Alles,
alles, was wir sehen, das muf} fallen und vergehen." Es bleibt allein Raum fiir die VerheiBung:
"Wer Gott fiircht', wird ewig stehen."

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 8
Historische Theologie und interreligioser Dialog

Damit sind wir beim reformatorischen Rechtfertigungsdenken angelangt: Gott allein handelt.
Die Menschen erreichen das Ziel nicht, weder als Einzelne, noch als Gattung. Das wird im
Begriff Siinde zur Sprache gebracht, als prinzipielle Trennung der Menschen von Gott, vom
eigentlichen Sein und Wesen, das nicht in uns und nicht historisch vor uns liegt. Wir
bekommen unsere Vollkommenheit durch Zuwendung von auflen - extra nos -, oder wir
bekommen sie nicht. Die Rezeption des bei Paulus entfalteten Verhiltnisses von Gesetz und
Evangelium durch Luther und durch viele andere Reformatoren ist - trotz mancher
Variationen, die wir im einzelnen feststellen - zentraler Bezugspunkt evangelischer
Historischer Theologie. Dabei ist daran zu erinnern, dal das Evangelium das Gesetz nicht
aufhebt [12]. Es ist von Gott zum Wohl der Menschen gestiftet und soll zum irdischen Leben
dienen. Es gilt weiter und soll erfiillt werden. Das Evangelium ist eine daneben gestellte, ganz
andere GroBe. Es besagt, da} Erfiillung oder Nichterfiillung des Gesetzes letztendlich nicht
tiber den Menschen entscheidet. Hierin sehe ich den Kernpunkt, um den evangelische
Theologie mit anderen Ansétzen christlicher und nichtchristlicher Theologie streiten soll.

V.

Begegnung zwischen &hnlich strukturierten Grofen: Welchen Beitrag kann Historische
Theologie aufgrund ihrer eben beschriebenen Aufgabenstellung zum Gespriach mit anderen
Religionen leisten? Es kann hier lediglich darum gehen, einige Eckpunkte zu markieren.
AuBerdem soll skizziert werden, welche Chancen sich fiir Historische Theologie ergeben,
wenn sie andere Religionen bei ihrer Arbeit mit in Betracht zieht:

1. Das Christentum, von dem wir glauben und bekennen, daB in ihm Gottes
Offenbarung enthalten sei, ist als geschichtliche Erscheinung stets Religion [13]. Es
stellt in dieser Hinsicht keine prinzipiell andere GroBe dar als andere Religionen. In
theologischer Hinsicht steht es mit ihnen unter dem Vorbehalt Gottes gegeniiber allen
menschlichen Lebensiduflerungen und gegeniiber der Geschichte.

2. Es ist nicht von vornherein auszuschlieen, dal auch in anderen Religionen
etwas vom Licht gottlicher Wahrheit zu finden ist. Nach biblischem Zeugnis und
reformatorischer Lehre ist auch Menschen, die Christus nicht kennen, das Gesetz ins
Herz geschrieben. Es ist also damit rechnen, dal auch sie ernsthaft nach
Gotteserkenntnis streben und daBl Gottesliebe und Nichstenliebe auch in anderen
Religionen praktiziert werden.

3. Daraus, daf in Christus alle Schitze der Weisheit und der Erkenntnis gegeben
sind, und daf} niemand zum Vater kommt, es sei denn, durch ihn [14], folgt nicht, da3
Gott anderen nicht auf andere Weise den Weg bereitet haben kann. Es sei daran
erinnert, da} z.B. Calvin davon ausgeht, da} bis zum Jiingsten Tag noch eine Anzahl
Mysterien verhiillt bleiben werde. Dazu rechnet er die Moglichkeit einer Herrschaft
Christi etiam extra ecclesiam, verbunden mit der Gabe seiner Gemeinschaft etiam
extra coenam, von Gottes Regiment etiam extra lege [15].

4. Katholischerseits duflerte sich das 2. Vatikanum in der "Erklidrung iiber das
Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen" zu der angeschnittenen
Frage mit abwigender Vorsicht, aber doch klar. Dort heifit es — mit besonderem Blick

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 9
Historische Theologie und interreligioser Dialog

auf Hinduismus und Buddhismus: "Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie (die Kirche,
MB.) jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in
manchem von dem abweichen, was sie (die Kirche, MB.) selber fiir wahr hilt und
lehrt, doch nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen
erleuchtet." Im Anschlufl daran ist davon die Rede, dal3 die Kirche ihrerseits die
Offenbarung in Christus zur Sprache bringt [16].

Dabei ist festzuhalten: Es geht nicht darum, in den Schriften und Riten der anderen die
Wahrheit fiir uns zu suchen. Es geht darum, mit welcher Annahme wir ihnen begegnen.
SchlieBen wir aus, daB3 sie einen Strahl vom Licht der Wahrheit haben, oder rechnen wir
damit? Halten wird Regentschaft Christi etiam extra ecclesiam, Gemeinschaft mit Christus
etiam extra coenam fiir einen moglichen Weg Gottes, iiber den wir, auch wenn er uns nicht
gewiesen ist, nicht ausschlieend zu befinden haben?

Soviel zu den Voraussetzungen fiir das Gespriach mit anderen Religionen. Die folgenden
Punkte beziehen sich auf das Gesprich selbst.

5. Bei einer Begegnung des Christentums mit anderen Religionen treffen dhnliche
geschichtliche Phinomene aufeinander. Es bestehen also Ankniipfungspunkte - und es
sind Vergleiche moglich.

6. Wie weit die Ahnlichkeit geht, kann ausgelotete werden. Das sollte auf
struktureller Ebene ebenso geschehen wie auf dogmatischer. Es diirfte aber wenig
sinnvoll sein, mit der Feststellung der Lehrdifferenzen zu beginnen. Jedenfalls setzt
die gegenseitige Erkundung Achtung und Verstindnis gegeniiber der je fremden
religiosen Haltung voraus. Verzicht auf Standpunkte wird nicht gefordert, der eigene
Standpunkt soll vielmehr vertreten und erkldrt werden.

7. Fiir weiterreichende strukturelle Vergleiche gilt: Andere Religionen haben
dhnliche organisatorische Aufgaben zu losen wie Christen der verschiedenen
Konfessionen. Sie stehen vor dem Problem, Kult und Seelsorge zu begriinden, zu
ordnen und Inhalte weiterzuvermitteln. Sie richten Seelsorgebezirke ein oder bilden
Personalgemeinden mit Hirtinnen und Hirten, mit Lehrmeisterinnen und Lehrmeistern.
Sie praktizieren lebensbegleitende Riten, kennen sakramentale Akte, Gebete,
Wallfahrten. Sie entwickeln kommunitire Lebensformen und Orden. Wie im
Christentum, lehnen auch in anderen Religionen einige Richtungen den Gebrauch von
Bildern entschieden ab, andere treten leidenschaftlich dafiir ein.

8. Aus der Beschiftigung und aus dem Kontakt mit anderen Religionen lassen
sich Anregungen gewinnen fiir das Studium der eigenen Religionsgeschichte.

Das sei am Beispiel verdeutlicht: In Hindutempeln, auch im groen Heiligtum iiber dem
Geburtskerker in Mathura, féllt die hohe Bedeutung auf, die der Schau des Heiligen zukommt.
Der Priester vollzieht lange Zeit hinter dem Vorhang den Kult, bedient die Gottheit, fichelt
ihr Luft zu, badet, kleidet und speist sie. Auf ein Glockenzeichen wird der Vorhang gedffnet,
dazu ertonen Gesang, Handpauken und das Spiel von Instrumenten. Die Menschen stromen
herbei, um das Gnadenbild zu schauen. Bei groBen Festen warten Zigtausende stundenlang

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 10
Historische Theologie und interreligioser Dialog

am Heiligtum, bis sie vorgelassen werden, um die Pridsenz des Heiligen mit den Augen zu
erfassen.

Hier bestehen Parallelen zur Reliquienausstellung und zur Schau der gewandelten Hostie in
der Elevation wihrend der Messe - weniger in der Gegenwart, als in mittelalterlicher Praxis.
Heute pflegen katholische Christen auf das Glockensignal des MeB3dieners demiitig kniend auf
den Boden zu schauen. Im Mittelalter war die Reaktion genau umgekehrt: Es wurde
aufgeschaut, um den Leib des Herrn zu sehen und quasi mit den Augen Kommunion zu
halten. Aus den Unterweisungen der Freigeister, einer kleinen mittelalterlichen Ketzergruppe,
wissen wir, daB} sie sich bemiihten, ihren neugewonnenen Mitgliedern das Bediirfnis, den Leib
des Herrn zu schauen, in einem jahrelangen Umerziehungsprozel3 abzutrainieren [17]. An
manchen Kirchen und Kapellen haben sich bis heute Hagioskope erhalten: Sicht6ffnungen in
der Kirchenmauer [18] oder im Lettner [19] fiir Menschen, die von der unmittelbaren
Teilnahme an der Messe ausgeschlossen waren. Mittelalterliche Inquisitionsprotokolle [20]
berichten von der tiefen Verletzung, die Menschen in Siidfrankreich empfanden, weil sie als
Zehntverweigerer auf Anordnung ihres Bischofs vom Gottesdienst ausgeschlossen worden
waren. Sie litten — fiir uns: erstaunlicherweise — vor allem daran, daf3 sie die Hostie nicht
sehen konnten. Der Klerus sperrte die Kirchentiiren zu, um seinen unbotmifigen Schafen die
Schau des Heiligen zu verwehren. Einer der Betroffenen sagte, die Kirchen sollten doch
niedergerissen und die Altdre besser auf dem Feld errichtet werden. Dann konnte jeder das
von Gott gegebene Heil schauen. Wir haben es hier mit einer auf materielle Sichtbarkeit des
Heils ausgerichteten Augenreligiositit zu tun, die — unabhingig von den dogmatischen
Ausprigungen — auch in anderen kulturellen Zusammenhingen anzutreffen ist, unserer mehr
auf Horen ausgerichteten Kultur aber (zunichst) fremd erscheint.

9. Beschiftigung der Religionen miteinander ist notwendig, weil Unkenntnis
Raum fiir Vorurteile schafft. So hilt sich zB. seit weit tiber hundert Jahren unter
Christen das Vorurteil, eine aus Gottesliebe erwachsende Nichstenliebe sei ein
Spezifikum, das sich nur in der eigenen Religion findet. Johann Hinrich Wichern hat
diese Auffassung zB. in seinem Gutachten zur Monbijou-Konferenz von 1856 im
Einleitungssatz klassisch formuliert [21]. Aber diese Auffassung ist mit wichtigen
Lehrtraditionen z.B. der Hindus nicht vereinbar. Klaus K. Klostermaier hat
herausgestellt, daB ihnen titige Nichstenliebe im gegenwirtigen Zeitalter, dem
Kalijuga, als die angemessene Form der Religionsausiibung gilt [22].

10.  Im interreligiosen Gesprich ist auf Analogien darin zu achten, wie Menschen
existentielles Betroffensein wahrnehmen und zum Ausdruck bringen. Wolfgang
Philipp, der einen groBen Teil seiner Forschungen der theologischen Irenik gewidmet
hat, geht in seiner "Prolegomena zu einer vergleichenden Religionsgeschichte" von
drei Strukturtypen aus, die {iblicherweise nicht rein, sondern in spezifischer
Gewichtung nach der einen oder anderen Spitze eines Dreiecks auftreten. Er
unterscheidet Ich-, Du- und Es-Struktur. Ich-Struktur ist nach innen gewandt, am
Selbst orientiert. Du-Struktur ist auf interpersonale Beziehung aus und auf ein Ziel
orientiert. Es-Struktur stellt objektive, iiberindividuelle Seins-Gegebenheiten in den
Mittelpunkt. Die Beschreibung dieser drei Strukturen dient Philipps Worten zufolge
der Rationalisierung und Objektivierung der Motive und Gesetze, nach denen nicht
nur die Konfessionen der Christenheit, sondern auch Weltreligionen, Philospheme,

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 11
Historische Theologie und interreligioser Dialog

Ideologien,  Politsysteme zum  Kampf gegeneinander antreten.  Seine
Kategorienbildung versteht er als strukturanalytisches und ideologiekritisches
Verfahren, das es erlaubt, die Phinomene aus transkategorialer Distanz zu beobachten.
Hieraus lassen sich Anregungen fiir die Arbeit der Historischen Theologie und fiir das
interreligiose Gespriach gewinnen [23].

11.  Gleichwohl sollte nicht nur transkategorial verglichen werden. Auch
dogmatische Vergleiche zwischen den Religionen konnen unternommen werden [24]:
Historische Theologie kann z.B. die Frage nach der Rechtfertigung des Menschen
allein aus Gnade auch an andere Religionen herantragen. Es kann untersucht werden,
ob in ihren Riten, Lehren und theologischen Entwiirfen nicht auch von einer
voraussetzungslosen Zusage Gottes die Rede ist.

12.  Allerdings ergeben sich hier erhebliche methodische Probleme. Es wird nétig,
sich auf fremde Weltbilder, Denk- und Argumentationsmuster einzulassen und zu
fragen, ob und wie unter diesen ganz anderen Vorgaben wirklich dhnliche oder gleiche
Gedanken formuliert werden konnen bzw. formuliert worden sind.

Ein Vorgehen, daf} auf fremde Voraussetzungen eingeht, empfiehlt auch die bereits zitierte
Erklarung des 2. Vatikanums "iiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen
Religionen". Dort ist zundchst vom Strahl aus dem Licht géttlicher Wahrheit die Rede, mit
dem auch bei Nichtchristen gerechnet werden miisse [25]. Etwas weiter unten heiflt es, die
Kirche mahne ihre S6hne - die Tochter sind wohl auch gemeint -, ". daB sie mit Klugheit und
Liebe, durch Gesprich und Zusammenarbeit mit den Bekennern anderer Religionen sowie
durch ihr (eigenes; M.B.) Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens jene geistlichen und
sittlichen Giiter und auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen (den anderen
Religionen; M.B.) finden, anerkennen, wahren und férdern".

Die Konzilsviter wiinschen also, daf christliche Briidder und Schwestern mit ihrem
Glaubenszeugnis nicht nur die sozial-kulturellen Werte, sondern auch die sittlichen und die
geistlichen Giiter der anderen Religionen anerkennen, wahren und fordern! Wenn das
geschieht, ist irenischer Dialog Wirklichkeit geworden. Geschichten wie die von der Geburt
und Bewahrung des Krishna-Kindes werden dann unter Christen eine ganz selbstverstindliche
Beachtung gefunden haben, neben der fiir sie zentralen Weihnachtsiiberlieferung der
'‘Evangelisten.

[1] Die Bezeichnungen Kirchengeschichte und Historische Theologie gebrauche ich im
folgenden synonym. Vgl. Friedrich Schleiermacher, Kurze Darstellung des Theologischen
Studiums von 1804/05, kritische Ausgabe, hrsg. von Heinrich Scholz (Darmstadt 1982) 58-
73, wo im zweiten Teil, zweiter Abschnitt, §§ 149-194, "Die historische Theologie im
engeren Sinne oder die Kirchengeschichte" erortert wird.

[2] Die Griinde dafiir liegen in meiner Téatigkeit als wissenschaftlicher Mitarbeiter an der
Universitdt Frankfurt am Main. Seit Mitte der achtziger Jahre entstanden tiber das Institut fiir
Wissenschaftliche Irenik am Fachbereich Evangelische Theologie Kontakte zu nordindischen

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 12
Historische Theologie und interreligioser Dialog

Christen und zu Priestern der Krishna-Verehrung in Vrindavan. Die Begegnung mit ostlichen
Reinkarnationslehren erwies sich bei meinen Katharerstudien als sehr anregend.

[3] Das liebliche Krishna-Kind. In: Die Erzdhlungen von Visnu. Indische Mythen und
Legenden aus dem Bhagavata Purana und Uberlieferungen aus Tamilnadu und Orissa,

herausgegeben und aus dem Englischen iibertragen und kommentiert von Lydia Icke-
Schwalbe (Leipzig und Weimar 1989) 84.

[4] Bhagavadgita. Das Lied der Gottheit. Aus dem Sanskrit iibersetzt von Robert Boxberger.
Neu bearbeitet und herausgegeben von Helmuth von Glasenapp (Stuttgart 1984)

[5] Vgl. z. B. auch das Gnadenbild aus Maria im Pesch im Nordquerhaus des Kdlner Domes.

[6] Vgl. zum Folgenden Thomas Luckmann: Das Problem der Religion in der modernen
Gesellschaft (Freiburg i. B. 1963).

[7] 2. Vatikanum, Lexikon fiir Theologie und Kirche (LThK), 2. Aufl. Bd. 13, 489: "Die
Menschen erwarten von den verschiedenen Religionen Antwort auf die ungelosten Riitsel des
menschlichen Daseins, die heute wie von je die Herzen der Menschen im tiefsten bewegen:
Was ist der Mensch? Was ist Sinn und Ziel unseres Lebens? Was ist das Gute, was die
Siinde? Woher kommt das Leid, und welchen Sinn hat es? Was ist der Weg zum wahren
Gliick? Was ist der Tod, das Gericht und die Vergeltung nach dem Tode? Und schlieBlich:
Was ist jenes letzte und unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen und
wohin wir gehen?"

[8] Hochverbindliche Lebensformen religioser Gemeinschaften haben hier eine Wurzel.
[9] Die Betheler Anstalten sind ein positives Beispiel solcher Verbindung.

[10] Vgl. die Aufgabenbestimmung der Historischen Theologie bei Schleiermacher (wie
Anm. 1).

[11] Karl Barth, Kirchliche Dogmatik II, 327 f.

[12] Gemeint ist mit Gesetz nicht die Thora, sondern die Fiille religioser und philosophischer
Lebensregeln sowie ihrer Kommentierungen, die gelten sollen im Sinne des Doppelgebotes
der Gottes- und Nichstenliebe, das die Summe des Gesetzes formuliert.

[13] Das gilt trotz Karl Barths Einwand, Religion sei Unglaube. Barth geht vom prinzipiellen
Gegensatz von Offenbarung und Religion aus: "... nicht..., da der Mensch ... mit Gottes
Offenbarung harmonisch zusammenwirke, dafl Religion etwa die ausgestreckte Hand sei, die
dann von Gott in seiner Offenbarung gefiillt werde. ... in der Religion wehrt und verschlie3t
sich der Mensch gegen die Offenbarung dadurch, daf} er sich einen Ersatz beschafft, daf er
sich vorwegnimmt, was ihm in ihr von Gott gegeben werden soll..." (Kirchliche Dogmatik I,
2,330f1)

[14] Mit Kol 2,3 und Joh 14, 6

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 13
Historische Theologie und interreligioser Dialog

[15] Corpus Reformatorum 30, 156, nach Willem Nijenhuis: Calvin, in Theologische
Realenzykopiadie (TRE) Bd. 7. 583. Auch Zwingli geht davon aus, daf alle Gottes- und
Wahrheitserkenntnis durch den Heiligen Geist vermittelt wird, dieser dabei aber nicht an die
Heilsgeschichte im engeren Sinne gebunden ist. Vgl. W.-D. Hauschild: Geist/Heiliger
Geist/Geistesgaben IV, TRE 12, 211. Selbst Bileams Esel gehorchte ja bekanntlich dem Geist
Gottes.

[16] Wie Anm. 7.

[17] Vgl. Matthias Benad: "Alles, was das Auge sieht unde begehrt, soll die Hand befolgen.
Zentrale Motive freigeistiger Religiositit nach der Confessio des Johannes von Briinn (um
1335), in: A. Mehl/W.C. Schneider (Hrsg.): Festschrift Lothar Graf zu Dohna (Darmstadt
1989) 75-96.

[18] Vgl. St. Martin in Canterbury oder die Pfarrkirche von Granhult im Siiden Smalands,
Schweden. Zu Granhult vgl. Martin Ullén, Holzkirchen im mittelalterlichen Stift Vixjo, in:
Claus Ahrens: Frithe Holzkirchen im nordlichen Europa, Austellungskatalog (Hamburg 1982)
321-342, Abb. 8 S. 329.

[19] In der Marienkirche in Gelnhausen hat sich im Lettneraltar eine Schiebevorrichtung aus
dem spiten 15. Jahrhundert erhalten, die es den Gemeindegliedern erlaubte, bei gedffnetem
Zustand die Elevation zu beobachten, wenn hinter dem Lettner am Choraltar von den
Pramonstratenserchorherren aus Selbold die Messe zelebriert wurde.

[20] Vgl. Jean Duvernoy (Hrsg.): Le registre d' inquisition de Jacques Fournier eveque de
Pamiers (1318-1325), 3 Bde, Toulouse 1965, Corrections 1972, Bd. II 313 ff.

[21] Johann Hinrich Wichern: Gutachten betreffend die Diakonie und den Diakonat, in:
Aktenstiicke aus der Verwaltung des Evanglischen Oberkirchenraths Bd. 3 (Berlin 1856),
127-197.

[22] Vgl. Klaus K. Klostermaier: Charity in Hinduism, in: Matthias Benad/Edmund Weber
(Hrsg.), Diakonie der Religionen 1, THEION VII, Jahrbuch fiir Religionskultur (Frankfurt am
Main u.a. 1996) 111-118.

[23] Vgl. Wolfgang Philipp: Trinitédt ist unser Sein. Prolegomena zu einer vergleichenden
Religionsgeschichte, STUDIA IRENICA 26, (Hildesheim 1983) - Ubrigens gibt es Parallelen
zur Unterscheidung von Mystik, Sekte und Kirche als wirksamen Kriften der
Kirchengeschichte Ernst Troeltsch: Die Soziallehren der Christlichen Kirchen und Gruppen
(3. Aufl. Tiibingen 1922, Reprint Aalen 1977), 9671f.

[24] Derartiges Vorgehen. z.B. bei Edmund Weber: Freie Liebe und bhakti. Zur Konvergenz
der Gottesliebe Martin Luthers und Krsna Caitanyas, in: Hans Christoph Stoodt/Edmund
Weber (Hrsg.), Interreligiose Beziehungen. Konflikte und Konvergenzen, THEION II,
Jahrbuch fiir Religionskultur (Frankfurt am Main 1993) 155-167.

[25] Vgl. oben Anm. 7

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



Matthias Benad 14
Historische Theologie und interreligioser Dialog

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 14, 14" October 2006



