ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1** April 2006

Beten und Verstehen

Eine religionswissenschaftliche Anniherung an Friedrich Heiler (1892 -1967)

Karl Dienst

Eine Hinfiihrung zur Themaformulierung

'Friedrich Heiler als Religionswissenschaftler' - so lautete die urspriinglich vorgesehene
Formulierung des Themas. Im Prozel des Nachdenkens gab es gute Griinde fiir eine
Modifikation. Zunichst ist die begriffliche Niherbestimmung von 'Religionswissenschaft'
weithin zu einem positionellen Unternehmen geworden. Der Bogen spannt sich von einem
aufklédrerisch-religionskritischen Impetus bis hin zu einer theologischen Indienstnahme der
Religionswissenschaft. Welcher Position ist Heiler hier zuzuordnen?

Die Frage, welches Verstindnis von Religionswissenschaft bei Friedrich Heiler anzutreffen
ist, hingt offenbar auch von personlichen Einschitzungen seines Gesamtwerkes und seiner
Biographie ab. Wihrend Studenten in Marburg nach Selbstzeugnissen "Heiler nur als
Religionswissenschaftler, nicht als Kirchenmann" kannten, konnte Wolfgang Philipp 1967 in
einem "Okumenischen Portraits"[1] Heilers gerade das Gottesdienstlich-Liturgische in den
Mittelpunkt stellen. Beide Aspekte haben ihren Anhalt auch an Heilers Biographie: 1929
wurde er Vorsitzender der Hochkirchlichen Bewegung; in dem 1948 gegriindeten 'Bund fiir
Freies Christentum' war er Vorstandsmitglied. In seinem Biichlein Schldift ein Lied in allen
Dingen schreibt Rudolf Irmler: "Heilers Ziel war die Erneuerung des Gottesdienstes unter
Wort und Sakrament"[2]. Udo Tworuschka, positionell eher dem 'Freien Christentum'
verpflichtet, sieht in Heiler "in erster Linie den Theologen"; aber er ist fiir ihn "ein Theologe
ganz besonderen Zuschnitts": "ein Grenzgidnger zwischen Wissenschaften, Konfessionen, ja
Religionen. Man kann den Religionswissenschaftler nicht ohne den Theologen, Liturgen,
Musiker, Menschen- und Tierfreund verstehen. Heilers Theologie war nicht
konfessionalistisch-verengt, binnenorientiert, sondern auf Weite und Offenheit hin ausgelegt.
Darum griff sie wie von selbst zur Religionsgeschichte hiniiber"[3]. Meine erste Begegnung
mit Friedrich Heiler war die Lektire von Predigten, die er 1949 unter dem Titel
MYSTERIUM CARITATIS herausgab. Diese Predigten sind in den Jahren 1943 - 1948 zum
grofiten Teil in Kirchen und Kapellen in Marburg gehalten worden[4].

Die jetzt gewihlte Themaformulierung versucht, die angedeutete Komplexitit der Thematik:
'Friedrich Heiler als Religionswissenschaftler' aufzunehmen, aber vorschnellen Festlegungen
zu entgehen. Das mein Nachdenken leitende Verstindnis von Religionswissenschaft will im
aufklarerischen Interesse Unterschiede zu einer Theologie der Religionen nicht verleugnen.
Gleichwohl fithle ich mich grundlegenden Einsichten meines Lehrers Walter Holsten[5]



Beten und Verstehen: Eine religionswissenschaftliche Annéherung an Friedrich Heiler (1892 -1967) 2
Karl Dienst

verbunden, der schrieb: "Religionswissenschaft weill sich zwar in einem Gegensatz zur
christlichen Theologie, ist aber immer wieder selbst Theologie geworden. Das ist nicht
zufillig. Denn Religionswissenschaft hat es mit dem homo religiosus zu tun, mit dem
Menschen, der sich in der Religion iiber sich selbst ausspricht. Umgekehrt hingt das
Verstindnis der Religion vom Verstindnis des Menschen, vom Selbstverstindnis ab. Und
dieses wiederum hidngt vom Glauben ab. Darum gilt von der Religionswissenschaft im
besonderen: "Welche Methoden wir wihlen, das hingt letztlich davon ab, welche
Weltanschauung wir als fiir uns wahr und damit verpflichtend anerkennen" (G. Rosenkanz).
Es ist also in jedem, nicht nur im Falle der Theologie so, da3 die Erforschung der Religionen
bzw. des religiosen Menschen durch die eigene, eingestandene oder uneingestandene,
Religion des Forschers beeinflulit oder auch beeintridchtigt ist. Die Beeintrichtigung ist dann
am groften, wenn die Illusion einer absoluten Voraussetzungslosigkeit nicht durch die
Erkenntnis und das Eingestindnis der faktischen Voraussetzung zerstort wird".

In systematischer Hinsicht weil ich mich hier auch Einsichten Gerhard Ebelings
verpflichtet[6]. Fiir ihn ist das Phidnomen des Gebets "Hermeneutischer Schliissel der
Gotteslehre": "Die Lehre von Gott ist in Korrelation zur Lehre vom Gebet zu entwerfen. Dies
bedeutet eine wesentliche Abweichung vom traditionellen dogmatischen Vorgehen. Zugleich
steht es jedoch im Gegensatz zu der gegenwértigen Verunsicherung in bezug auf die Lehre
von Gott. Es verleiht der Gotteslehre eine Konzentration und Begriindung, die dem biblischen
Reden von Gott ndher stehen als die Verfahrensweise der klassischen dogmatischen
Gotteslehre". Die Frage nach dem Ort des Gebets in der Dogmatik muf3 also um die Frage
erweitert werden: Welchen Ort hat die Dogmatik im Gebet? Dadurch, dal Dogmatik ihre
Aussagen im alles umgreifenden Horizont des Gebets macht, wird sie zur christlichen
Dogmatik. "Verstehen" ist hier fundamental auf das Gebet bezogen, eine, wie ich meine,
Heiler nicht fremde Einsicht.

'Beten ist ein seltsam Werk' - Religionswissenschaftliches vom Gebet -

"Beten ist ein seltsam Werk": Mit diesem Zitat beginnt Friedrich Heiler sein bekanntestes
Werk Das Gebet [7], mit dem er 1917 in Miinchen zum Dr. phil. promovierte, und das bis
heute ein Standardwerk der Religionswissenschaft ist, vergleichbar Rudolf Ottos Das Heilige.
Enthusiastisch schrieb Nathan Séderblom am 14. Mai 1918 an Heiler: "Es gibt im Gebiet
unserer Studien wenige solcher Arbeiten wie die Ihrige, welche mit einem so umfassenden
Gegenstand  ernste Methode und eine feste religionsgeschichtliche und
religionspsychologische Orientierung verbinden und einen unbefangenen kritischen Blick mit
warmem Sinn fiir das Geheimnis der Religion vereinigen. Was fiir eine Freude Sie mir durch
Ihr opus magnum bereitet haben, Erquickung, Belehrung und Anregung und Dankbarkeit fiir
die liebenswiirdige Weise, in welcher Sie meine Arbeiten verwertet haben, ja, das kann ich
Thnen nicht sagen. Ich begliickwiinsche unsere gemeinsame Wissenschaft und die Zukunft
der Religionsgeschichte an den deutschen Universititen zu der ebenso iiberraschenden als
erfreulichen Erscheinung eines bei jungen Jahren schon reifen und durch eine gewaltige
wissenschaftliche Leistung vollendeten Forschers ... Im Heiligtum der Religion weilt Thr
Buch. Gottes Segen wiinsche ich, darum bete ich fiir Sie und Ihren weiteren Gottesdienst, der
darin besteht, die Religion mit unermiidlichem Flei3, kritischer Wahrheitsliebe und
kongenialem Sinn zu erforschen"[8].

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1™ April 2006



Beten und Verstehen: Eine religionswissenschaftliche Annéherung an Friedrich Heiler (1892 -1967) 3
Karl Dienst

Dem Vorwort des genannten Werkes Das Gebet hat Heiler drei Zitate vorangestellt. Sie sind
fiir das Verstehen des Buches m. E. grundlegend. Das erste stammt von Augustin (De temp.
serm. 226): "Oratio justi clavis est coeli. Ascendit et descendit miseratio Dei". Es folgt
Mechthild von Magdeburg (Offb. V 13): "Dies Gebet hat groe Kraft, das ein Mensch leistet
mit aller seiner Macht. Es machet ein sauer Herz siifle, ein traurig Herze froh, ein arm Herze
reich, ein dumm Herze weise, ein blod Herze kiithne, ein krank Herze stark, ein blind Herze
sehend, eine kalte Seele brennend. Es ziehet hernieder den groen Gott in ein klein Herze; es
treibet die hungrige Seele hinauf zu dem vollen Gotte". Endlich Martin Luther: "Was das
Gebet fiir Kraft, Figenschaft und Tugend an sich habe, werden wir, hab ich Sorge, nicht
genugsam konnen herausstreichen, denn so schlicht und einfiltig es klinget, so tief, reich und
weit ist es, dal niemand es ergriinden kann"(Ausl. d. 17. Kap. Joh., Erl. 50, 160).

Im Blick auf Aufgabe und Methode der Religionswissenschaft schreibt Heiler: "Die
Religionswissenschaft sucht zu ergriinden, was Religion ist, wie sie im Seelenleben des
Menschen entsteht und im Gemeinschaftsleben der Menschen sich fortbildet, was sie fiir
unser Geistes- und Kulturleben bedeutet" (Das Gebet, S. 17). Ausgangs- und Mittelpunkt der
Religionswissenschaft ist fiir Heiler "die reine, naive Religion": "Die Religion muf} vor allem
an ihren Quellen und Hohepunkten studiert werden, dort, wo sie spontan und frei mit
produktiver Kraft aus starken seelischen Erlebnissen hervorbricht, wo sie noch nicht erstarrt
ist in stabilen, konventionellen Kultformen und noch nicht iiberwuchert durch das
ausdeutende mythologische Denken oder die klirende philosophisch-theologische
Spekulation. Naive Religion ist mit urwiichsiger Lebendigkeit wirksam im Kult der heutigen
primitiven Volker ... Naive Religion lebt ebenso in der Volksfrommigkeit aller Jahrhunderte
und aller Kulturen" (Das Gebet, S. 17). Allerdings reichen die primitiven AuBerungen des
religiosen Erlebens allein nicht aus, um ein vollstindiges und zutreffendes Bild von "naiver
Religion" zu gewinnen (Das Gebet, S. 18). Wichtig ist auch der "Vergleich mit dem
Frommigkeitsleben der grofen religiosen Personlichkeiten", worunter Heiler "die Mystiker
und Seher, die Propheten, Prediger und Missionare, die Reformatoren und Stifter" sieht (Das
Gebet, S.19); und weiter: "Auf naive, unreflektierte Religion stolen wir auch im Leben
solcher Personlichkeiten, deren produktives Schaffen einer anderen Sphidre von Werten
angehort als der religiosen. Gerade die grofien Dichter und Kiinstler, aber auch geniale
Staatsminner, Entdecker (Columbus!), Naturforscher und Strategen (u. a. Hindenburg)
offenbaren eine unmittelbare Herzensfrommigkeit, die ganz iiberraschende Parallelen zur
Frommigkeit der religiosen Genien bietet."

Daneben hilt Heiler die "Untersuchung der sekundidren Phianomene" der Religion unbedingt
fiir erforderlich: "Hinter dem urwiichsigen, individuellen Erleen diirfen jene religidsen
Gebilde nicht vergessen werden, die teils auf der Gemeinschaft religioser Individuen (der
Mythos, der Ritus, die Liturgie, das Gesetz), teils auf der Verbindung der Religion mit dem
philosophischen Denken (die rationale Reformreligion) oder auf beiden zugleich (das
kirchliche Dogma) beruhen. Auch die Erstarrungs- und Zersetzungs-Phinomene miissen
Gegenstand religionswissenschaftlicher Untersuchung werden" (Das Gebet, S.21).

Bei religionswissenschaftlichen Untersuchungen spielen nach Heiler auch empirische,
geschichtliche und psychologische Untersuchungen eine wichtige Rolle. "Die grundlegende
Aufgabe der empirischen Untersuchung der Religion ist die Typenlehre, d. h. die
Klassifikation, Deskription und Analyse der verschiedenen Formen der Religion bzw. einer

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1™ April 2006



Beten und Verstehen: Eine religionswissenschaftliche Annéherung an Friedrich Heiler (1892 -1967) 4
Karl Dienst

Erscheinung der Religion" (Das Gebet, S.23). Allerdings betont Heiler im Vorwort zur 3.
Auflage, 1920: "Die Hauptthese des Werkes (= Das Gebet), die Unterscheidung des
mystischen und prophetisch-biblischen Frommigkeitstypus, ist mehrfach angefochten
worden. Dal} diese Typisierung die Fiille und Mannigfaltigkeit der hheren Religionsformen
nicht restlos umfassen und gliedern kann, versteht sich von selbst. 'Die Wirklichkeit ist stets
reicher als unsere Distinktionen ... Aber die Religionswissenschaft braucht feste Linien, und
zwar solche, die durch das Herz der Religion laufen' (Nathan Séderblom, Ur Religionens
historia 1915, S. 70)." Auf weitere Aspekte muf} hier verzichtet werden, beschrinkt sich doch
Heilers Das Gebet "auf die Klassifikation, Deskription und Analyse der einzelnen Typen des
Gebets"; sie schlieft mit der "Phéanomenologie, d. h. der Wesensbestimmung des Gebets" ab
(Das Gebet, S. 26).

Gehen wir kurz auf Heilers Typen des Gebets ein: "Die Urform des Betens ist das naive
Beten des primitiven Menschen" (Das Gebet, S. 486), das im "rituellen Gebet" zur "heiligen,
unantastbaren Formel, zum priesterlichen Amtsgeschift" verkiimmert. Vom feierlichen
"Kulthymnus" 16st sich die "literarische Hymnenpoesie" ab. "Gegen das primitive und
kultische Gebet erhebt sich die scharfe Kritik des philosophischen Denkens; an die Stelle des
naiven Betens riickt die Philosophie ein abstraktes, rational-ethisches Gebetsideal". Weiter:
"Die reinste und reichste Form allen Betens ist das Gebetsleben der grolen religiosen Genien;
es vereint idealen Schwung mit urwiichsiger Lebendigkeit, ethische Reinheit mit elementarer
religioser Leidenschaft, tiefe Innigkeit mit liberwéltigender Kraft". "In zwei Haupttypen
sondert sich die Gebetsfrommigkeit der schopferischen religiosen Geister: in den mystischen
und prophetischen Typ. Das mystische Beten ist die Hinwendung der von der Welt und der
eigenen Leidenschaft losgelosten Seele zu Gott, dem hochsten und einzigen Wert; von der
sinnenden, von stimmungsreichen Phantasiebildern sich ndhrenden Meditation steigt der
betende Mystiker empor zur wonnevollen Kontemplation des hochsten Gutes, bis sich zuletzt
die entziickte Gottesschau in der unendlichen Seligkeit der Ekstase verliert, in welcher der
endliche Mensch untertaucht in die Fiille des unermefBlichen Gottes ... Das prophetische
Beten ist im Gegensatz zum mystischen ein naives 'Ausschiitten des Herzens', schlichte
Aussprache der dringenden Not und des sehnsiichtigen Verlangens, Bitte um Erhérung, um
Hilfe, Gnade und Heil fiir sich und die Briider; das primitive Beten lebt hier auf, religios
verinnerlicht und sittlich verklért, aber ungeschwécht in seinem konkreten Realismus" (Das
Gebet, S. 486 f.). Weiter nennt Heiler z. B. das "gottesdienstliche Gemeindegebet" und das
"gesetzlich und verdienstliche Individualgebet".

Was die Bestimmung des Wesens des Gebets ausmacht, so miissen wir nach Heiler "jene
Typen des Gebets ins Auge fassen, in denen uns dieses als naive, spontane Seelenduf3erung
entgegentritt" (Das Gebet, S. 488). Dies setzt allerdings eine Trennung von den "sekundiren
Gebetstypen" voraus, die "nicht mehr urspriingliches, personliches Erlebnis, sondern
Nachahmung, Surrogat oder Erstarrung eines urspriinglich Lebendigen" sind: "Das
individuelle Beten der Durchschnittsfrommen ist eine mehr oder weniger treue Ubernahme
fremden origindren Erlebens; es bleibt an Lebendigkeit, Kraft und Tiefe hinter dem idealen
Muster zuriick. Das philosophische Gebetsideal ist eine kiithle Abstraktion, konstruiert nach
den Normen der Metaphysik und Ethik; das lebendige Gebet wird einer Fremdgesetzlichkeit,
den Normen der Philosophie unterworfen, und nach dieser Fremdgesetzlichkeit umgebildet
und korrigiert; das Produkt dieser Korrektion ist kein wirkliches Gebet mehr, sondern der
Schatten eines solchen, ein kiinstliches, totes Gebilde. Die rituelle Gebetsformel, der

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1™ April 2006



Beten und Verstehen: Eine religionswissenschaftliche Annéherung an Friedrich Heiler (1892 -1967) 5
Karl Dienst

Kulthymnus, das liturgische Gemeindegebet als sakrale Institution, das gesetzliche und
verdienstliche Gebet - all diese Gebetstypen sind Erstarrungsphdnomene, in denen das
quellende personliche Leben zu objektiven, iiberpersonlichen Formen und Normen geworden
ist ... Die Wesensziige des Gebets werden nie an diesen sekundidren Zersetzungs- oder
Erstarrungsformen des Gebets sichtbar, sondern nur an dem reinen, naiven Beten, wie es in
schlichten, urwiichsigen Menschenkindern und in iiberragenden schopferischen Genien lebt"
(Das Gebet, S. 488 £.).

Fiir Heiler ist das Gebet "der Ausdruck eines elementaren Dranges nach hoherem, reicherem,
gesteigertem Leben ... Das Streben nach Befestigung, Stirkung und Steigerung des eigenen
Lebens ist das Motiv alles Betens" (Das Gebet, S. 489). Allerdings will Heiler nicht bei dem
psychologischen Motiv des Betens stehen bleiben sondern die "Glaubensmeinungen des
naiven Beters" kldaren "seine innere Haltung und geistige Zielung erfassen, die ideellen
Voraussetzungen begreifen, die dem Gebet als seelischem Erlebnis zugrunde liegen". Das
Ergebnis: "Es sind néherhin drei Momente, welche die innere Struktur des Gebetserlebnisses
bilden: der Glaube an den lebendigen, personlichen Gott, der Glaube an seine reale,
unmittelbare Pridsenz und der dramatische Verkehr, in den der Mensch mit dem als
gegenwirtig erlebten Gott tritt" (Das Gebet, S. 489). Heilers Zusammenfassung lautet: "Das
Gebet ist ein lebendiger Verkehr des Frommen mit dem personlich gedachten und als
gegenwirtig erlebten Gott, ein Verkehr, der die Formen der menschlichen
Gesellschaftsbeziehung widerspiegelt" (Das Gebet, S. 491). "Das Gebet ist kein bloBes
Erhabenheitsgefiihl, keine blole weihevolle Stimmung, kein bloBes Niedersinken vor einem
hochsten Wert; das Gebet ist vielmehr ein wirklicher Umgang des Menschen mit Gott, ein
lebendiger Verkehr des endlichen Geistes mit dem unendlichen ... Beten hei3t mit Gott reden
und verkehren" (Das Gebet, S. 494).

DabB hier ein christliches, auch reformatorisches Verstindms von Gebet normativ ist, liest auf
der Hand. Friedrich Heilers Miinchner Antrittsvorlesung von 1918 hatte "Luthers
religionsgeschichtliche Bedeutung" zum Thema. Allerdings lassen sich Einfliisse der Mystik
auf Heilers Gebetsverstidndnis in zunehmendem Mafe feststellen. In der 5. Auflage von Das
Gebet schreibt Heiler: "Unter dem Einflul von Friedrich von Hiigel, William Ralph Inge und
Mrs. Evelyn Underhill, den besten, unbefangensten und kongenialsten Erforschern der
Mystik in Gegenwart und Vergangenheit, hat der Verfasser seine frithere Auffassung und
Beurteilung der Mystik in verschiedenen Punkten korrigiert und sich von der Ritschlschen
Theorie der Mystik, die bisweilen in diesem Buch wie in anderen kleineren Schriften des
Verfassers durchschimmert, génzlich freigemacht ... Die zweite wichtigste Ergiinzung liegt in
einer noch entschiedeeren Betonung des allem Gottesumgang eigenen Realismus und der
energischen Abweisung jeder Art von 'Psychologismus', der die transzendente Realitit
menschlichen 'Erlebnis' verfliichtigt und auflost. Das Gottliche, mit dem der betende Fromme
umgeht, ist nicht eine Schopfung menschlicher 'Erlebnisse’, seien es nun Stimmungen,
Wiinsche oder "Werturteile', sondern reine, volle, letzte, hochste Wirklichkeit ... Diese jedem
Psychologismus feindliche, streng realistische Auffassung des Religidsen ... ist freilich
grundverschieden von jenem krankhaft {ibersteigerten 'Objektivismus' eines Karl Barth,
Friedrich Gogarten und Emil Brunner, welcher - im berechtigten Kampf gegen den modernen
dsthetischen Erlebniskult - die 'Seele' aus dem lebendigen Gottesglauben iiberhaupt verbannt
und jede religiose und christliche 'Innerlichkeit' letzten Endes zerstort". Bekanntlich hatte
Albrecht Ritschl alle Mystik als "katholisch" verdammt. Friedrich Gogarten prangerte Heilers

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1™ April 2006



Beten und Verstehen: Eine religionswissenschaftliche Annéherung an Friedrich Heiler (1892 -1967) 6
Karl Dienst

"schwiilen Psychologismus" noch bis in die fiinfziger Jahre an [9]. Uberhaupt betrachtete
Friedrich Heiler die sog. Dialektische Theologie in ihrem theologischen Kernanliegen als
"Doketismus".

'Das Geheimnis des Gebets' - Homiletisches iiber das Gebet -

Am 14. 05. 1945 predigte Heiler in der Franziskuskapelle in Marburg aufgrund von Joh. 16,
23 b - 33 iiber das "Geheimnis des Gebets"[10]. Er setzt religionswissenschaftlich mit dem
Hinweis auf die Bittprozessionen in der romischen Kirche ein. Auch die "Anti-Predigt"
stammt aus der Religionswissenschaft: "Das Gebet wird von vielen aufgekldrten Menschen
bespottelt. Der Mensch, so lautet ein Finwand, bete aus Schwiche; der starke Mensch
brauche kein Gebet, er vertraue vielmehr auf seine eigene Kraft und trotze dem Schicksal.
Das Beten sei unniitz; denn viele Gebete fanden keine Erhorung, sondern verhallten in der
unendlichen Leere; und soweit Gebete scheinbar Erhérung finden, komme diese Erhorung
nicht von einem Gott im Himmel, sondern aus der Selbstsuggestion; denn nicht zu einem
jenseitigen Wesen betet der Mensch, sondern im Grunde nur zu sich selber, zu seinem
Doppel-Ich, das als tiber dem Menschen stehende Gottheit fingiert werde". Dagegen
argumentiert Heiler wieder religionswissenschaftlich: "Alle diese Einwinde sind nicht neu.
Schon die antiken Philosophen haben am Gebet Kritik geiibt. Aber so oft auch diese
Einwidnde von scharfsinnigen Denkern ausgesprochen worden sein mogen, das Gebet ist
dennoch nie verstummt in der Geschichte der Menschheit. Und es kann nie verstummen,
denn es ist ein Urlaut der menschlichen Seele genau so wie der Ruf Vater und Mutter. Das
Gebet ist der spontane Ausdruck des Sich-abhingig-Wissens von der unendlichen Macht, in
deren Hinden wir sind, und zugleich der Sehnsucht nach der letzten und tiefsten
Geborgenheit in dieser Macht, die Giite und Barmherzigkeit ist ... So verschieden auch die
Menschen sein mogen, ob sie der alten oder der neuen Zeit angehdren, einer hellen oder
dunklen Rasse, einer hohen oder niederen Kultur, in einem sind sie einander gleich: sie beten.
Die ethnologische Erforschung der kulturirmsten Stimme hat uns mit einer iiberwiltigenden
Deutlichkeit gelehrt, daf} sie zu gottlichen Wesen beten, zu den Naturgeistern, den Ahnen,
und zum Wesen, dem Himmelsgott. Ebenso hat die philologische Erforschung der iltesten
literarischen Dokumente der Menschheit klar gezeigt, daf} alle antiken Volker beteten, zu den
Gottern, ja zum einen Gott; gerade das Gebet hat viel dazu beigetragen, daf} die Vielheit der
gottlichen Wesen dem einen Gott Himmels und der Erde Platz gemacht hat. Und die
Erforschung des Lebens der groBBten Frommen und Heiligen hat uns gelehrt, daf ihre tiefste
Kraft das, was sie gottgewil}, gotterfiillt, gottfreudig gemacht hat, das Gebet war. Ja, selbst
bei grofen Kiinstlern, Dichtern und Forschern nimmt das Schaffen und Forschen, das Denken
und Gestalten immer wieder Ausdruck im Gebet an ..."

Sodann schligt Heiler die Briicke zum Gebet im Namen Jesu: "Es gibt unausgesprochene und
unbewuflte Gebete von Millionen von Menschen, die allein der allwissende Gott kennt. Aber
wir wollen nicht im unbewullten Gebet steckenbleiben; auch wollen wir uns nicht darauf
beschrinken, in Augenblicken héchster Not zu beten, noch soll unser Beten ein bloes Bitten
und Betteln, ein Vortragen unserer dringenden Wiinsche sein. Wir wollen 'im Namen Jesu'
beten, unter Berufung auf Ihn, vor allem aber in seinem Geiste ..."

In dieser Predigt greift Heiler unmittelbar Ergebnisse seiner religionswissenschaftlichen
Forschung auf. Religionswissenschaftliche Sdtze konnen fiir ihn offenbar gleichzeitig

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1™ April 2006



Beten und Verstehen: Eine religionswissenschaftliche Annéherung an Friedrich Heiler (1892 -1967) 7
Karl Dienst

Anrede, Verkiindigung sein. Religionswissenschaft ist fiir Heiler also nicht nur eine
wissenschaftlich  reflektierende, distanzierende und in einen  theoretischen
Erkldrungszusammenhang stellende Bemithung um das Religiose, nicht nur eine theoretische
Ein stellung oder funktionale Betrachtungsweise, auch nicht einfach die Zuwendung zu
einem allgemeinen religiosen und humanen Phéanomen. Sie kann auch in Theologie, ja auch
in Verkiindigung iibergehen! Hier sei noch einmal an Heilers Vorwort zur 5. Auflage seines
Werks Das Gebet erinnert: Das Religionswissenschaftliche kann helfen, den Nachweis zu
fiihren, dal das Gottliche, mit dem der betende Fromme umgeht, "nicht eine Schopfung
menschlicher 'Erlebnisse’ ist ..., sondern reine, volle, letzte, hochste Wirklichkeit ...".

Die Verschrinkung theologischer und religionswissenschaftlicher Aspekte im Blick auf das
Gebet bei Heiler kann in ihrer Bedeutung noch besser erkannt werden, wenn wir es einmal in
gebotener Kiirze mit heutigen aufkldrerisch-religionswissenschaftlichen Verstindnissen des
Gebets konfrontieren. Da erscheint z. B. das Gebet als ein resignativ-affirmatives
Fertigwerden mit der konfliktreichen Wirklichkeit im Rahmen einer "autoritdren" oder
"kalten" Religion, die Gott im Muster einer Allmachts-Ohnmachts-Gegeniiberstellung sieht;
sodann Beten als personliche, unmittelbare, wunderhafte Beziehung zu einem Vater-Gott, der
als Sender, Toter und Auferwecker seines sehnenden Sohnes die Schuld aufgrund dieses
Sithnopfers demjenigen erliBt, der eben an diese "Tatsachen" glaubt; Beten als kldrendes
Gesprich mit dem Uber-Vater im Sinne des Gespriichs zwischen dem (groBbiirgerlichen)
Lehrer und dem wohlerzogenen Schiiler; Beten als narratives Selbstgesprich, als
Durchdenken eigener Grunderfahrungen als Ablosungsversuch vom allmichtigen Vater;
Beten als Stabilisierung unseres westlichen way of life und der entsprechenden privaten
Frommigkeit durch den Vater-Gott, der als Garant des Status Quo im Hintergrund bleibt
(Beten als Integrationsleistung); Beten als Sprechen mit der Tiefe der Wirklichkeit mit dem
Ziel der Selbstbefreiung im kosmisch-holistisch-evolutiven Konzert, als Einweisung in die
Neue Wassermann-Welt des holistisch-harmonischen Kosmos-Erlebens; Beten als
befreiungsorientiertes Informieren, Reflektieren/Meditieren und Engagieren in Erinnerung an
Jesu "Dasein mit anderen". Beten weitet sich aus von einer liturgischen Ausdrucksform in
unsere Leidens- und Befreiungserfahrungen hinein, in Triume und Erinnerung, in unseren
Korper und unsere Beziehungen hinein, in Arbeiten, Feiern, Trauern und in unseren Umgang
mit der Schopfung hinein. Im Beten verindern wir uns und halten die Zukunft offen,
verdanderbarer[11].

Der Unterschied zwischen Heilers Verstindnis von Religionswissenschaft und einem
aufkldrerischen Verstidndnis wird auch deutlich im Blick auf das Verstindnis von
Gottesdienst. In seinem Versuch einer "Theorie des Gottesdienstes" mit dem Ziel, "das
Dasein, also Ziele, Inhalte, Formen und Funktionen des Gottesdienstes, wie er geschichtlich
existiert, wissenschaftlich zZu reflektieren und in einen theoretischen
Erkldrungszusammenhang zu stellen", was sich ausdriicklich von einer "Theologie des
Gottesdienstes" unterscheiden soll, die dogmatisch-normativ das "Wesen" des Gottesdienstes
entfaltet, vertritt Peter Cornehl [12] die These: "Im Gottesdienst vollzieht sich das
darstellende Handeln der Kirche als 6ffentliche symbolische Kommunikation der christlichen
Erfahrung im Medium biblischer und kirchlicher Uberlieferung. Als Feier der Befreiung und
Versohnung zielt der Gottesdienst auf Orientierung, Ausdruck, Vergewisserung und
Erneuerung des Glaubens. Ein solcher Ansatz steht in der Kontinuitdt neuzeitlicher
Theoriebildung. Denn erst die Aufklirungstheologie hat mit der bis dahin

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1™ April 2006



Beten und Verstehen: Eine religionswissenschaftliche Annéherung an Friedrich Heiler (1892 -1967) 8
Karl Dienst

selbstverstindlichen Traditionsleitung gebrochen und Gottesdienst funktional begriffen als
System von verbalen und préiverbalen Zeichen und als Gefiige bedeutungsvoller symbolischer
Handlungen". Demgegeniiber akzentuiert Friedrich Heiler seinen religionswissenchaftlichen
Uberblick iiber die verschiedenen Formen des christlichen Gottesdienstes so: "Ich danke Gott
dafiir, daf} ich den Reichtum seiner Gnadengaben in dieser Vielgestaltigkeit schauen durfte.
Und ich freue mich dariiber, daB3 es mir selbst innerlich moglich ist, am Gottesdienst der
verschiedenen christlichen Bekenntnisse teilzunehmen. Doch ich schaute nicht nur die
Mannigfaltigkeit, sondern auch die iibergreifende Einheit ... Sie liegt darin, daB} alle
christlichen Gottesdienstformen getragen und beherrscht sind von dem Glauben an den
lebendigen Christus. Im Wort und Sakrament, im Gebet und Lied der Gemeinde erweist der
lebendige Christus seine Gegenwart ... Und weil Christus der Gegenwirtige ist, darum ist die
Kirche nicht ein menschlicher Verein, sondern ... Christi Braut, Christi Leib, Christi Fiille ...
Der christliche Gottesdienst ist ein Stiick Ewigkeitsfreude. Nicht umsonst schaut die
Johannesoffenbarung die Seligkeit der Vollendeten als einen Gottesdienst der Anbetung und
des Dankes, als eine Eucharistia, als ein hochzeitliches Mahl. Darum sind die tiefsten Klinge
des christlichen Gottesdienstes die Gebete und Lieder voller Ewigkeitssehnsucht, die
ausschaut nach dem Gottesdienst der Vollendung"[13 ].

Religionswissenschaftliche Reflexionen des spiiten Heiler

Das Nathan Soderblom und Rudolf Otto gewidmete Spitwerk Friedrich Heilers: "Die
Religionen der Menschheit" (Stuttgart 1959) beginnt mit einer wichtigen inhaltlich-
methodischen Reflexion: "Die Menschheit stellt in ihrem Geistesleben eine groB3e Einheit dar.
Dies gilt gerade fiir jenes Gebiet, welches an die tiefsten Wurzeln des menschlichen Seins
riihrt, die Religion. Die moderne Religionswissenschaft hat dieses Gebiet mit denselben
Methoden zu durchleuchten versucht wie andere Geisteswissenschaften das der Sittlichkeit,
des Rechtes, der Kunst und Philosophie. Die Schwierigkeit dieses Bemiihens liegt darin, daf}
infolge der Differenzierung und Verfeinerung der wissenschaftlichen Methoden ein einzelner
Religionsforscher kaum mehr imstande ist, das gesamte Gebiet der Religionsgeschichte,
geschweige denn der Religionswissenschaft iiberhaupt, zu {iiberblicken. Auch bei
ausgedehnten sprachlichen Kenntnissen vermag er nur bei einem Teil der von ihm studierten
Religionen den unmittelbaren Zugang zu den Originaltexten zu gewinnen. Aus diesem Grund
ist es mehr und mehr iiblich geworden, die Darstellung der gesamten Religionsgeschichte in
die einzelnen kulturwissenschaftlichen und philologischen Gebiete aufzuteilen und von
Kennern eines solche engeren Fachgebietes behandeln zu lassen. Auf diese Weise entsteht
eine Reihe von zumeist trefflichen Einzeldarstellungen, die freilich die jeweilige Religion
mehr unter literar- und kulturgeschichtlichem als religionswissenschaftlichem Gesichtspunkt
betrachten. Vor allem geht dabei die Einheit der Auffassung und Darstellung verloren, und es
heif3t hier: 'Die Teile habt ihr in eurer Hand, fehlt leider nur das geistige Band'. Ja, bisweilen
sind es nicht einmal die Teile, weil der Sinn fiir die Besonderheit des Religidsen fehlt, ohne
welchen es keine tieferdringende Religionswissenschaft gibt".

Heiler schlidgt einen anderen Weg ein: Die einzelnen Abschnitte sind von Forschern verfalt,
deren eigentliches Fachgebiet die Religionswissenschaft ist und die Heilers engere
Mitarbeiter sind.

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1™ April 2006



Beten und Verstehen: Eine religionswissenschaftliche Annéherung an Friedrich Heiler (1892 -1967) 9]
Karl Dienst

Als einen wichtigen Grundsatz nennt Heiler: "Durch die Uberwindung der rdumlichen
Schranken der Menschheit sind auch ihre Religionen einander viel niher geriickt ... Die
Auseinandersetzung der einzelnen Religionen ist unausweichlich. Sie darf jedoch nur im
Geiste strenger Sachlichkeit und unbeirrbarer historischer Kritik geschehen, zugleich aber im
steten BewuBtsein der Einheit der ganzen Menschheit, also im Geist der Aufgeschlossenheit
und briiderlichen Liebe.

Kurt Goldammer hat 1980 eine Neuauflage dieses Buches herausgebracht. Hier hat
Goldammer die Heilerschen Beitrige zur Phinomenologie und zu den "Versuchen einer
Synthese der Religionen" kaum veréndert, weil fiir ihn hier "nicht nur der Religionshistoriker,
sondern auch der Theologe spricht, der die ihn beschiftigenden Ergebnisse der Theologie und
Religionsphilosophie zu einer ihm eigenen Gesamtschau verarbeitet hat. Hier tritt eine
geschichtlich gegriindete Wesensschau und Theologie des Christentums und der Religionen
zutage, die nicht immer die Zustimmung einzelner Fachvertreter finden wird, die indes ein
ureigenes Produkt Heilerscher Sicht der Religion, ihrer Gesamtgeschichte und der Geschichte
des Christentums ist, die ganz von seinem Personalstil geprigt ist und an der deshalb nichts
zu dndern war" (S. 15).

Es 14Bt sich eine Kontinuitédt der Grundthese Heilers feststellen: "Die Religion erweist sich in
allen drei Aspekten (Erscheinungs-, Vorstellungs- und Erlebniswelt) als innere Einheit. Nicht
nur die verschiedenen, auf einer und derselben Hohenlage befindlichen Religionen, sondern
auch die auf verschiedenen Stufen stehenden sind von einem einheitlichen Band
umschlungen: die niederste und die hochste, die unvollkommenste und die vollkommenste,
die sinnlichste und die geistigste Religion sind letztlich eins" (. 18). Das klingt allerdings ein
wenig nach Romantik.

Von hier aus kann Heiler das "Wesen der Religion" so umschreiben: "Obgleich die religisen
Erlebnisse stets subjektiv gefarbt und beschrinkt erscheinen ..., sind diese Erlebnisse fiir den
Erlebenden selbst keine Illusionen, die religiosen Vorstellungen keine Fiktionen, sie zielen
vielmehr auf die letzte und hochste Realitit hin, auf die '"Wirklichkeit der Wirklichkeit' der
Upanisaden, auf das 'wahrhaft Seiende' Platons, auf das 'Ich bin, der ich bin' des Gottes
Moses, auf den, 'der da war und der da ist und der da kommt' der neutestamentlichen
Apokalypse, auf das ens realissimum der christlichen Scholastiker. Diese Wirklichkeit ist die
coincidentia oppositorum, die Einheit des Deus absconditus und des Deus revelatus, der
zugleich unerkennbar und erkennbar, fern und nah, schauervoll und wonnevoll, ziirnend und
liebend, dem Menschen 'unidhnlich und dhnlich" ist. Gleichwohl ist Religion nicht eine
dialektische Lehre von dieser Wirklichkeit, sondern eine lebendige Erfahrung von ihr, ein
Umgang, Verkehr, eine Gemeinschaft mit ihr. Diese Wirklichkeit ist 'das Heilige'. Sie
erschopft sich nicht in der Kategorie der Personlichkeit, sondern ist zugleich iiberpersonlich,
und zwar ebenso auf der primitiven Stufe wie auf der Stufe der hochsten Mystik. Das
Personliche, das Du an Gott, ist nur das 'Kap der guten Hoffnung, das Vorgebirge eines
Bergstocks, der sich mit seinem Massiv den Blicken verliert im ewigen Dunkel' (Rudolf
Otto). Dieser Umgang mit dem Heiligen beruht nicht auf der menschlichen Initiative, sondern
auf der zuvorkommenden gottlichen Gnade. 'Du hast mich zuerst erregt, dal} ich Dich suchte’,
betet der Verfasser der Nachfolge Christi. Und Pascal vernimmt von Gott die Antwort: 'Du
wiirdest mich nicht suchen, wenn Du mich nicht schon gefunden hittest'. Als Umgang mit
dem Heiligen vereint die Religion 'Anbetung und Heroismus' (Friedrich von Hiigel), das

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1™ April 2006



Beten und Verstehen: Eine religionswissenschaftliche Annéherung an Friedrich Heiler (1892 -1967) 10
Karl Dienst

Niedersinken vor dem unfa3baren Mysterium und die Bereitschaft, um der Liebe zu diesem
Mysterium willen jedes Opfer zu bringen".

Daraus zieht Heiler den Schlul: "Weil die in der Religion erfahrene gottliche Wirklichkeit
nur eine ist, darum ist auch im Grunde nur eine Religion. Aber weil diese Wirklichkeit die
Fiille schlechthin ist ..., darum zeigt sich die eine Religion in einer unabsehbaren
Mannigfaltigkeit von Erscheinungsformen. Die Religionswissenschaft kann nur von dieser
Mannigfaltigkeit Zeugnis ablegen - Zeugnis aber auch von der die Menschenherzen
beseeligenden Kraft dieser Wirklichkeit. Sie kann jedoch den nach dem Sinn, dem Wert und
der Wahrheit der Religion Fragenden nur bis an die Schwelle des Heiligtums geleiten, aber
nicht selber die Pforte 6ffnen, ja nicht einmal entscheiden, durch welche Pforte er in jenes
eingehen soll; denn es sind viele Pforten und viele Vorhofe, obgleich es nur ein
Allerheiligstes gibt, in welchem der unsichtbare Ewige thront. Nur die Gnade schlie3t dieses
dem suchenden Menschen auf; denn nicht der Mensch sucht Gott, sondern umgekehrt Gott
den Menschen. Aber ehe nicht der Mensch in dieses innerste Gemach eingegangen ist, das
nichts anderes ist als der tiefste Grund seiner Seele, kann er nicht den 'Frieden' erlangen, der
'hoher ist denn alle Vernunft' (Phil. 4, 7). Von diesem Frieden kiindet eines der meistzitierten
religiosen Worte, das am Anfang von Augustins Confessiones steht, das nach dessen Absicht
ein Zeugnis seines christlichen Glaubens sein soll, das aber in gleicher Weise aus dem Munde
eines Neuplatonikers, der ja Augustin vor seiner Bekehrung war, hitte kommen konnen, ja,
aus dem Munde eines Taoisten und Buddhisten, eines hinduistischen bhakta, eines jiidischen
hassid und islamischen sufi: Inquietum est cor nostrum, donec requiescat in te ('Unruhig ist
unser Herz, bis es ruhet in Dir")" (36 f.).

Anmerkungen

1] UNA SANCTA 1967/4.

2] Zitiert nach dem 153. Geschwisterbrief der Ev. Franziskaner-Bruderschaft der
Nachfolge Christi (Februar 1992) S. 4.

3] Udo Tworuschka, Grenzganger der Konfessionen und Liebhaber der Musen. In:
DAS Nr. 4/24.1.1992, S. 16. Vgl. Heinz Réhr, Evangelische Katholizitat. In: Ev.
Kirchenzeitung 4/1992, S.8.

4] Friedrich Heiler, Mysterium Caritatis. Predigten fur das Kirchenjahr. Minchen
1949.

5] Walter Holsten, Art.: Religionswissenschaft. In: RGG3 V, Sp. 1038-1042.

6] Gerhard Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens I, Tibingen 1979, S. 208.
7] Friedrich Heiler, Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und
religionspsychologische Untersuchung. Minchen 1918.

8] Zitiert nach einem Manuskript von Heinz Réhr (Hess. Rundfunk 26.1.1992).

9] Ebd.S.6.

10] Heiler, Mysterium a.a.O. S. 239-242.

11] Ich beziehe mich hier auch auf ein unveréffentlichtes Manuskript von Uwe
Gerber vom 31.3.1992 (Elementarisierung des Glaubens. Das Gebet, eine in der
Schule unzeitige Praxis). Gerbers Ziel ist ein "nachtheistischer Pantheismus".

12] Peter Cornehl, Theorie des Gottesdienstes - ein Prospekt. In: Theologische
Quartalsschrift 159, 1979, Heft 3, S. 178-195; hier S. 186.

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1™ April 2006



Beten und Verstehen: Eine religionswissenschaftliche Annéherung an Friedrich Heiler (1892 -1967) 11
Karl Dienst

13] Friedrich Heiler, Katholischer und evangelischer Gottesdienst. Miinchen #1925,
S.61f.

ASVATTHA: International Journal of Culture, Philosophy & Theology
No: 9, 1™ April 2006



